





باني: ابونجيب حاجي مُحِرّا رست دُويتي

كياره أساء باك صرت غوث الأطم أثر الله سُيّد مُحي الدّين فضُلُ الله شُيخ مُحَى الدّين اُولى الدّين أمان الله نُورُ الله منكين محي الدّين غوث مُحي الدّين قطت الله سُلطان مُحَى الدِّينِ سَيِثُ الله غواجب معي الدين فرُ مانُ الله مُخدُوم مُحي الدّين بُريانُ الله دروث من من الدّين اليث الله باوت، محي الدّين غُوثُ الله فبتتير مخي الدين مثاهدُ الله

# ف و و و الغيب الغيب الماي دستادير

مصنف مضرت شيخ عبالقا دحبلاني رالله

مترجو ستیرمح فاروق لقادری ایم الے

تصوّف فاؤند فن

لائبرری ⊙ تحقیق و تصنیف می الیف و ترجمه ⊙ مطبوعات ۲۴۹راین سمن آباد – لاهور – پاکِستان

شوروم: المعارف ٥ گنج بخش وود ٥ لا بور

# كلاسيك تُتب تصوّف ٥ سلساة أردُوراجم

۱۹۹۸ © محملہ حقوق بین ش محفوظ میں اور ۱۹۹۸ء

ناشر : ابونجيب عاجي محرّ ارشد قريشي

بانى تصوّف فادّنريش-لاهرُ

طابع : زام بشر پرضرز - لا بور

مال اثناعت: ١٩٩٨ - ١٩٩٨

قيمت : ۵ , روپ

تعداد : پانچ سو

واحتقيم كار: المعارف مجنى ودر الرويكاتان

ال - ٥٠٠ - ٢٠٥ - ٩٤٩ - آئي ايس بي اين

تصوّف فاؤنڈیش ابونجیب حاجی محرّار شدقریش اوران کی اہلیّے نے اُنے مرحوم والدین اور لخت جگر کوابصال آوا بچے لیے بطور صدقہ جاریا دریا دکاریم محرم الحوام ۱۴۱۹ ہو تو اُم کیا جو آ فی سنّت اور ملف لحین بزرگان دین کی عیما تھے مُطابق تبیع دین ورخقیق واثباءے مُنتر بھونے لیے قف بج

# ترتيب مقالات

|     | من ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Maria Street                            | 4.70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 4   | عنوان_                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | مقلم المقالم                            | عثواك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | مقاله      |
| 4   | سکایت •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | منفح مقاله<br>۵ مرامانعت                | رم از ترج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
| ٥   | ا مد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ا ١٩- ايفات                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ا - صفات   |
| ٥   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۰ . انگوک و                            | SULPHY FORM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
| 0   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٨ ١١- مكالمة الب                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲ - داونجا |
| ٥   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | انجام مومن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۹ ۲۰ آزائشر                            | فيخوا بشأت كاثمره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | س - ننا ـ  |
| 0   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۱ س۱-مقسوم پ                           | تِ دنیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ه. حقيق    |
| 09  | ہے پیوسکی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۲۲ ۲۲ - درمولی                          | ب بنعلقی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ١٠ - مخلوق |
| 4.  | ایمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۲۵ ۲۵ منازل                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1191-6     |
| 41  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | اللى اوراكس كا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | W          |
| 77  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بتقيقة - ١٧ ٣٠                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| 41  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | نف و مثابره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٣ ٨٠- اوال                             | ب اوراكس كى كيفيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١٠- نفس    |
| 44  | ی اور نفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | زعل ۲۹ ۲۹ تنگد                          | استى نىكى بىرمسلا بۇ كاطر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ١١- معا    |
| دله |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۳۰ ۳۰ مقام                              | و رولت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
| 40  | بتت و عداوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤ ١١ ١١ معياره                          | کیم و رضا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
| 4   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الهم اله -مجتب                          | يم روك<br>نبولان بارگاه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
| 41  | Toule                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٢ ١ ١١ ١١ ١١ ١١ ١١ ١١ ١١ ١١ ١١ ١١ ١١ ١١ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| ^.  | سانه ( المسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | OCELPT PY                               | بن و ربا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
|     | فداوندی پراعتراض کی ممانعت<br>د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٦ ١٩١١- افعال                          | كل اور رزق علال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٠- تو     |
| 22  | وارى كامقام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | אין פאיביין                             | اسطة مراشد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 19-16      |
|     | A STATE OF THE STA | THE RESERVE TO SAID SAID SAID           | The second secon |            |

~

| 171 | ۸ و ۵-معالب رمىرادرنىت رىن                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۳۹ مدونیا اور اخرت                   |
|-----|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
|     | ۱۹۰۹ - استداروانتهاء<br>۱۹۰۹ - استداروانتهاء                   | عصاره ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۳۰ محد اور اکس کے                    |
| 111 | ۹۱۷ - مراتب ورع وتقولی                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۳۸ - صدق و نصیحت                     |
| 174 |                                                                | The state of the s | ۳۹- شقاق ووفاق ونفار                 |
| ITA | ، ۱۲۲ - محبت اوراکس کے آداب<br>مرز میں نام                     | A STATE OF THE STATE OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٢٠ ـ گروهِ اصفيا بن شامل هونے        |
| 119 | ۹۳ - معرفت کی ایک قسم                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٧- فنا أوراكس كى كيفيات             |
| 14. | الهاد-زندگی جے موت نہیں                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٦- حالات نفس                        |
| 14. | ١٥٠ - قبوليت وعاين ناخيري عكتين                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                      |
| 127 | ٧٧- كثرت وعا باعث رهمت س                                       | CONTRACTOR STATE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۳۷ - غیرالٹدسے سوال کی ممانعہ:       |
| 144 |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٨٧ - عُرْفًا كالبعضُ عادُن كى عدمِ أ |
| 174 | ٨٧- كلّ يوم بونى شان                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۵۷ ـ نعت وأزماكش                     |
| 144 | ٩٩- بارگا و خداوندی سے سوال کے آواب                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲۹ - ذكر خداكي فضيلت                 |
| ۱۴۰ | . ٤ - عبا دات توفيقِ خداوندي كانتيجه بي                        | 1.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | يه- تقرب الى الله                    |
| ١٣١ | ا ٤ ر محب ومجبوب                                               | 1.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٨٧٨ - مقامات فرانص وسكن              |
| 157 | ٧٤- بازاريس واغل بونے كة واب                                   | 1.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۹۹ - نینداور بیداری                  |
| 144 | ٧٤ - اولياء الله نباض فطرت بين                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۵۰ قُرب اور بُعدِ خدا ذندی           |
|     | م، - کائنات کی مرشے توجید خداوندی                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اه - مقام زُبر                       |
| 100 | پر دلیال ہے                                                    | ني ١١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۵۲- نزدگال را بیش بود جیرا           |
| ١٣٦ | ٥٥ - حقيقت فقر وتصوّن                                          | which a series                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۵۰- رضا وفنا                         |
|     | ۷ مار وصیت غونیر                                               | September 1997                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | م ٥- وصول الى الله كاطران            |
| 145 | ، عد تعلق بالنداورتعلق بالخلق<br>ع 2- تعلق بالنداورتعلق بالخلق | ALC: UNKNOWN WAR                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ם - דע גווב                          |
| 149 |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٥٩ - مراتبُ فنا                      |
| 10. | : , , ,                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٥٥- قبض ولبسط                        |
| 100 |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مه ده منهم اطراف سے مرف نظر          |
| 100 | ٨ - وصال مبارك                                                 | 11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                      |



بيش لفظ

یون تو شخصیات کو بیکے کے دنیا میں کئی بیانے ہیں مگوشہ دن عام اور مقبولیت انام ایمیالیسا

بیانہ ہے جس کے دریعے گروش آیام اور انقلابات عالم کوسانے رکھتے ہوئے ہم کسی جی شخصیت کو باسانی ہو بیانہ ہو بیانے ہیں علما و وشائخ ، اوباء و شعولو، سلاطین و کموک اور ارباب فیزن میں سے کئی لوگ اسمان ہم بر بیانے ہی اور دنیا پر جھا گئے کیکن وقت گزرنے کے ساتھ اسم ہستہ اسم سندان کی وہ شہرت ھلٹی جائی کا سنا رہ بن کر چیچا و ردنیا پر جھا گئے کئیکن وقت گزرنے کے ساتھ اسم ہستہ اسم سندان کی وہ شہرت ھلٹی جائی کی بنا پر لوگوں کے دلوں میں وقت کے ساتھ ساتھ ان کی مجبت وعقیدت بڑھتی جاتی ہے، اس کھٹہ نگاہ سے اگر دیجھاجا کے توحر فیا ، وومشائخ کے تمام سلاسل میں سب سے بیطے جس ظیم ہستی پر نگاہ بڑتی ہے وہ قطب الا فطا ب شیخ شدی العالم مجبر بسبحانی غوث صورا نی سیدعبرا انقا درجیلا نی رقمۃ الشر علی ہے کرجن کی عظمت کی اور توام و خواص کے دلوں میں محبت و عقیدت ، نوسو سالہ لحویل عرصے کے واث ان اور توام و خواص کے دلوں میں محبت و عقیدت ، نوسو سالہ لحویل عرصے کے واث ان اور توام و خواص کے دلوں میں محبت و عقیدت ، نوسو سالہ لحویل عرصے کے واث ان اور توام و خواص کے دلوں میں محبت و عقیدت ، نوسو سالہ لحویل عرصے کے واث ان ان قلوب میں گرائے ہوئے میں اور جن کی رفصوں کے آفسا نے آفتاب و ما ہتاب کی نافری ہیں۔ جنڈے انسانی قلوب میں گرائے ہوئے میں اور جن کی رفصوں کے آفسا نے آفتاب و ما ہتاب کی نافری ہیں۔ حیات انسانی فلوب میں گرائے ہوئے میں اور جن کی رفصوں کے آفسا نے آفتاب و ما ہتاب کی نافری ہیں۔

اسم گرامی عبدالقاور ، کنیت الجرمی اور نقب می الدین قرار پایا ، ربا ن خلق نے
ابتدائی حالات غوف افظ محبوب سبحانی ، نطب ربانی اور پرای پرایسے القابات ندرگزار
جابنی واقعیت اور نقیقت کی بناء پر ایک طرح کا نام ہوگئے ، آپ ، نام ھاور ایک روایت میں
ا، مو هیں طبر شان کے نواحی قصیے حبلان میں پٹی ایوئے اسی کوگیل اور گیلان بھی کہتے ہیں ، بعض تھیں
کے مطابق حبلان یا گیلان سارے علاقے کا نام تھے جس میں کئی قصیے شامل ہیں ان کے نزدیک آپ کی
یسدائش قعمیہ نیعت میں مُوئی و

. ك بحبة الارارمولغ الشيخ نودالدين الوالحسن على بن يوسف انشافعي مطبوع مصر : ٨٠ « اخبار الاخيار شيخ عبد المق محدث والوي مطبوعه مجتبا في والى : ٩ ك مبحة الاسرار : ٨٨ : ٩٩

تسبى سيادت دونو ل طرف سے عاصل نفى والدگرامى كى طرف سے سلسلى نسب سيدنا امام حسن رضی الشرعند بک بہنچا ہے اور والدہ ماہرہ کی طرف سے سیدنا امام حسین رصنی الشرعند بک گویا آ پ کا سلسان نسب سلسلة الذبب بعنسب عالى يُول بع مى الدين المومحد عبدات وربن إلى صالح جنكي دوست موسى بن الى عبدالله بن كيلى الزابدين محدين داؤ دين موسى بن عبدالله بن موسى الحون بن عبدالله المحض بن الحسن المتنى بن الحسن بن على بن البي طالب رصنى التُرقبهم منغول ب كدرمضان المبارك بير دن كے وقت دووه نیس بنے سنے بینانچریہ بات عام شہور ہوگئی کرسا دات کے گھرانے میں ایک ایسا بچر پیدا ہولہے جررمضان میں دن کے وقت دُو و صنبیل بیا ۔ ابتدا ہی سے بشانی مبارک سے دشد وہایت کے انار ہو پرانتے، سب سے پہلے فران مجد حفظ کیا اور بھردوس اسلامی علوم کی تحصیل میں مشنول ہو گئے ۔ الماره برسس كى منتقر عربي وطن مالون كوخيرا دكدكروفت كمشهور علمي مركز لبندا دكا رُخ كيا ، والده ماجدة رخصت ہوتے وقت جالیس دینار کی تھیل انھیں تھانے ہوئے نفیوت کی کر داستی وصد ق کسی مال يس ندچيونونا، راستديين قافله برواكون نع ملدكيا شخص مال جييان جان جيان كي مكريس بُواگراس سعادت مند فزنداورالتركي برازية بندك فيصاف صاف ابنى الين بيان كردى واكوراستبازى اور دبانت کی اس کرامت پرونگ رہ گئے اور نائب ہوکر داخل بعت بو کے بغداد مہنے کر اپنے دور کے نا موراور مام إساتذه سے آپ نے علوم دفنون کی تھیل فرمائی لبض روایات کے معطابق مشہور اسلامی بونيورسى نظامير مير مجى زرتعليم ديد فطرى صلاحيت اوعلم فاحول فيسوف برسها كے كاكام كيا اور مخور سے بی عرصے میں آپ ایک جدعالم دین اور نا مور بزرگ کے طور پر معروف ہو گئے۔ ر بر کا علمی منفا کی منبر درس و ترالین اورافیا، پیشکن بور فیمن و شام دونون آب کا علمی منفا کی وقت تغییر حدیث ، ندیب اطلاقیات ، اصول اور نوکا درس ایک کا معمول تما ، حبله ي اب ك علمي نبح اورفنولي نويسي كي دهاك مبطوكني - آب امام نشافعي اور امام احدبي بنبل رصى الله عنهما تحے مسلک برفتو سے وینے نتے لیعن حضرات کے خیال ہیں ابندالا کے شافعی المسلک سے له أب جبيموادرمبا بدينهاس ليرجنگي دوست كه نقب سيد مشهور بُوئ أب كااسم گرا في مولى ب، لبعض حفرات فيدود محتلف نام سمجه بين جوندلاپ و با معلوم مصر محتلف نام سمجه بين جوندلا ب ١٠٠ معلوم مصر ٤٠ اخبار الاخبار شيخ عبد الحق محدّث دلموى مطبوعه مجتبائي: ١٦ كت تصوف اسلام الا ناعبه لا جدُريا بارى مطبوالدني . ٨٠

جبكة أخرى مرمن بل كمتب فكر كى طرف ميلان زياوه بوكيا نفايين يانحياك كوات كرامي مرجع الكل اور اما م العلماء كي حثيبت اختيار كركمي، اطراف واكنا ف كے علاوہ عالم اسلام كے دور ورا زمقامات سے تشنكان علوم كھے بيكے آنے كے، واق كے علماء تمامشكل مسائل ميں أب بى كى طرف رج ع كرتے جنائي سبي ول اليدمسانل جن كرمل مي علمائ وقت برلينان من أب كي باركاه مد عل موعم . ایک وفعه ایک شخص نے تسم اٹھا ٹی کر" اگرین ننها السی مباوت زاروں ہومیرے لبنیراس و قت رکے زمین يركونى يدكرها جوتوميرى بيوى كوطلاق بواعلماء يحساميني مشلكيش بكواتوؤه حران ويراشان بوك بالاخر حفرت غوث اعظمى مُعرمت مين يرسوال مبني كيا كيا آب نے فرما يا"، وَتَتَخَفَ مُحْرَمُر مَاتُ اور مطا من خالی کراکر لواف کرے' پر جواب شن کرسا دھے ہما د مزنگوں ہو سکٹے اور پیکا راُ سٹے سبحان میں انعم علیده - ایک وفوملس مبارک میں ایک قاری نے قرآن مجید کی ایک آیت الماوت کی - آپ نے اس أبت كي تفسير شروع كي خياني أب في اده البي مختلف نفسيري بيان فرايش و عاضرت مجت ب اس كے لبدأب نے وہ تنسير شروع كى جے سامعين مجفے كى طاقت نر ركھ نے اس أبيت كى جاليس مختلف تغييري اس انداز سے بيان فرائيں كم برتغيير ولل اور براكيكى اس طرح تشريح كى سامعين عش عش كرأ شف اسك لعدفه ما يااب بم قال سے حال كى طرف آتے ہيں برسنتے ہم مجمع ميں أه و بكا كا وُه شورا شاكدكسي كوتن بدن كابوش مزرايك

ا بنا بیان ہے /" ایک وفد میں صوائے واق میں عباوت میں شنول تھا میں نے ویکھا كراسمان سے زمين كك فرميل كيا ہے بيابك الس ميں سے اوازا في عبدالقادر إين تيرا برور وكا بُون مِن في سارى وام جزين ترب ليه علال كروى مِن - مِن في لاحول ولا قوّة يره كركها ، دور بو اسے لعین ! اشنے میں وہ روشنی تاریکی سے برلگئی اور اکواز آئی : تو اپنے علم کی وجرسے مجے سے زی كيا ب ورزي اس طرح سقر كاطون كوكم اه كريكا أبول -

ابل فراو کے مطابق البی بیست میں اور افرار فیوض کا نزول جی براو راست

لة تاريخ مشا براسلام قاطى سليمان منصورورى : ١٨

ت بجة الاسراد: ١٢

خواجه عا لم صلى الشرعليدوس لم كى طرف سے بورا تھا تا ہم ظا ہرى طور پراپ نے فاصى ابوسىيد مبارك فورى مے نسبت فائم کی اور خروز خلافت حاصل کیا،ان کے علاوشیخ حادث، شیخ ابو پوسٹ اورلعقو بعدانی كالعبت مي بهي رب شيخ عما وشيخ صحبت مص أب كانطا هرى سلسلة ارشاد اس طرح ب أي خرقومباركم تاصى ابرسعيدمبارك مخرمي من المفول في شيخ ابوالحس على بن محدالقرشى سے الفول في ابوالفرح طرطوسي سے اضوں نے ابوالفصنل عبد الواحد النميئي سے اسموں نے ابو كمرانشبلي سے اسموں منے ابو القاسم عبد لغدادی سے امنوں نے سری منقطی سے امنوں نے معروف کرنی شے امنوں نے داؤ دلما فی سے امنوں حبیب عجری سے اخوں نے حن بھری سے احفوں نے امیر المومنین علی مزتھنی سے احفوں نے مرشد کل آ فا ومولى محدرسول النُّرصلِّي الشُّرعليه وسمَّ سے حاصل كيا حضرت غوَّتِ اعظم سے پوچيا كيا كروركو ن سي جيرج جے آ رصورملی الدعلیہ وستم نے بارگا والوہیت سے حاصل کیا ، اور ایکے مشائح آپ سے حاصل كرت رہے؛ فرايا ؛ علم اوراد كئے ۔ ابوالفتح مروى كابيان ہے كرمي نے بورے جاليس سال حفرت غوثِ اعظم کی خدمت میں گزارے کے برسارا وقت عشاء کے وضوے فجر کی نمازادا فرماتے رہے ر آ بكالينا بيان كرين في بيرس كاطويل وصورا ق ك ويرا لون اوربيا بانون يس كزارا، نه لوگ مجھ بانتے تھے ادر نیں لوگوں کو إسمول تھا کہ شام کی نماز کے لبد پُورا قرآن مجیفتم فرماتے ، ا منى مجابدات اور رباضتوں كے بعدات اس مقام برفائز ہو گئے جواس راہ كا أخرى مقام ليني ورجوبيت ب جنائية كإرشا وولمقين ، رحد و وايت اور وعظ ونصيحت كم منر رجلوه فكن بُوك مرا باك وعظ سلوك ومعرفت شرلعت وطرلقت ادرفيوض والوارالومهيت كامظهرومرمنيمه موت يحورسهى عصمیں بزاروں کی تعداد میں ہوگ ان نورانی مجلسوں میں شرکیہ ہونے گئے اور عاضرین کی تعداد تقریقر بزار يك بُواكرتى تقى جن مير مشائخ عصر علمائے دين ، مفتيان كرام اور رجال الغيب بھي شال ہوتے جب آپ کرسی پر رونن افر وز ہوتے تو آپ کی ہیست کا یہ عالم ہو نا کرحافرین میں سے کوئی شخص دھرادھر (دیجشا نرلعاب ِ دہن میں بیاتا بکرنما م لوگ موجونے ، آپ کی اس پاکیزہ محفل میں بیک وقت میا رہارسو تعمره وات كب كى تقر بر بكور ب بوت تفط أوركنى د فعدايسا اتفاق براكر كنى برواف حفائق ومعرفت ا تصواسلم : دول النحري يربغداد ك محقة موسم كى طون نسبت ب جمال يزير بن مخرم كى اولاد يس سد كيد وك بهدي معلوم نيس عام كما بون بي يوفز مى كوكرين كياب (سم ت) تك بعية الاسرار : ٩٣ كا خبارا لاخيار : ١١ ان دموزی تاب ندلاتے ہوئے دوران و منطبام شہادت نومش کر گے گیا ہے ہر و منط ہیں جہ اس سیکڑوں کی تعداد میں چور، ڈاکو اور دوسر بے بدفیاش لوگ تا ٹب ہوت وہاں نہراروں فیرسلم بیووئ نصافی اور مجسی کلمطیع برٹھ کر صلعہ بڑھ کر صلعہ بگرش اسلام ہوتے، آپ کی تقاریر کا بنیادی فلسفر تماب و سنت کی بیروی، تعلق بالله، توکل، مخلوق سے بے نیازی، ذکر خدا اور محبوبان بارگاہ بالحضوص مرت دکل آقا و مولی صفرت محصطفی صلی اللہ علیہ و سلم کی زات گرائی سے نسبت کی استواری ہے جانپ فرواتے ہیں، مولی صفرت محصطفی صلی اللہ علیہ و سلم کی زات گرائی سے بدواز کر وادر آنحضور صلی اللہ علیہ و لم کے باتھ میں اپنا باتھ دورا آپ کی ذات گرائی کو اپنا و زیر اور معقم منافر اورائی اللہ علیہ واللہ کے مائی مربد و س کے مرتبی ، مراد والوں کی مراد، نیکو کا دو کے امیر اورائوال و متفامات سے تقسیم کنندہ ہیں کیونکہ اللہ نے بہ چنے ہیں ان کے عامیر اورائوال و متفامات سے تقسیم کنندہ ہیں کیونکہ اللہ نے بہ چنے ہیں ان کے عامیر اورائوال و متفامات سے تقسیم کنندہ ہیں کیونکہ اللہ نے بہ چنے ہیں ان کے عامیر اورائوال و متفامات سے تقسیم کنندہ ہیں کیونکہ اللہ نے بہ چنے ہیں ان کے عامیر اورائوال و متفامات سے تقسیم کنندہ ہیں کیونکہ اللہ نے بہ چنے ہیں ان کے عامیر اورائوال و متفامات سے تقسیم کنندہ ہیں کیونکہ اللہ نے بہ چنے ہیں ان کے عامیر اورائوال و متفامات سے تقسیم کنندہ ہیں کیونکہ اللہ نے بہ چنے ہیں ان کے حامیر اورائوال و متفامات سے انتہ کے انتہ کیونکہ اللہ نیا کی مرتب کا امیر بنا و یا جائے گا

یُون نو نقریبًا سب مشائع کا اس بات پر آنفاق بے کر کرانات اور خرق عاوات کے لحاظ سے آپ کا کوئی تانی نہیں، امام علیہ یا فنی کا بیان ہے کہ کرانات کی تعداد حدوث مار سے با بڑے کی کن آپ کی مجلس وعظ توبا لخصوص کرانات کے ظہور کا مرکز اور ایک بہت بڑا نور لعرضی، چیا نچہ آپ کی مجلس وعظ میں تمام انبیا شے کرام، او بیا ئے عظام کی آئد میکر تربیت و تعلیم کے لیے خود سیدالرسین صلی النّہ علیہ وسلّم کی تشریف اور ی جی متعدوبا رہوئی ہے روایت ہے کر ایک مرتبہ آپ وعظ فرما رہے تھے کا چانک کرسی سے خلایں تشریف کے گئے اور فرمائے کے مضہ سے اسے اسرائیلی المحمدی کی بات مسنتے جائے یو الب ی روگو چھاگیا توفر ما یا کرخط علیہ السلام تیزی سے ہماری مجلس سے گزر رہے تھے ہم نے برائیس روکا کر نہماری با تیں شن کرجائے ہے۔

روحا فی مرسب ادربعدیں اُنے والے برطلے کے مشائنے وصوفیا نے اُن کے حضوراپنے اپنے مقام اِن مرسب ادربعدیں اُنے والے برطلے کے مشائنے وصوفیا نے اُب کے حضوراپنے اپنے مقام پر گلهائے مقیدت مبین کیے بین اور آپ کے ساتھ انساب اپنے لیے باعث افتحار مجما ہے، آپ صفیت کے اُس مقام پر فائز تھے جہاں انسان فنا فی اللہ ہوکرلامحدود ہوجا نا ہے اور دنیا اپنی وسعتوں سمیت کے ہم مجت الامراد: ۹۵ کاہ الفتح الربانی مطبوع مرصور ، ۹ کے تصوف اسلام ، ۸ مدی اخبار الاخیار : ۱۳ شی ایفا آ

مشیخ احداککردی کا بیان ہے کراکس فرمان پررو کے زمین کا کوئی ایسا ولی منیں تھاجرتے اپنی گرون نہ جمکالی ہو اِتحدیث نعمت کے طور پر لینے متقام کی طرف خودا پنے مشہور تصیدہُ نوٹیر میں یُوں اثنارہ کرتے ہیں : ے

وقلدن واعطان سوالى فحكم نافذ فك فك حال ومن وافي الرجال اعطى مثالى وشاوس السعادة وقد بدلى وخرولة على حكم الصال على قدم النبي سدى الكمال في

واطلعنی علی سِرِ تُدیم وولانی علی آلاقطاب جمعاً اناالبازی اشهب کل شیخ طبولی فی الشاع والاس ض دقت نظرت الی بلاد الله جمعاً وکل ولی له تدم و انی

 سلطان الوجود ، امام الصديقين ، حجيز العارفين ، رُوح المعرفية ، قلب الحقيقة ، خليفيز الله في ارضهر ووارث كمّا به ونا سُب رسولم ، الوجودالبحت ، والنورالصرف ، سلطان الطريق ، والمتصرف في الوجود على التحقيق رضى الله عنه -

ہ ہپ کے روصانی مقام اور فضائل و کمالات کی طرف جب نگاہ اٹھتی ہے تو محبورا ہیں فیصلہ کرنا پڑتا ہے کر چ

#### لسان النطق عنه اخ/مس

جولاً بلاسوچ مجے نصرف کرتھ ہوا قرار دینے ہیں، النیں جائے اللہ کا طراقی تصوف کر کھی پودا قرار دینے ہیں، النیں جائے اللہ کی اسلیمات بالنصوص فتوح الغیب کا مطالعہ کریں اوراندازہ لگائیں کر اسلامی نصرف اور کھی نصوف میں کتنا فرق ہے، آب کا طراق ان امور پرشتی تعا تعزیف وقت ، ظاہر وباطن کا انجاد، صفا ہے بہتری ہے مجھٹکارا، نفع ونقصان اور قرب ولعد سے بے نیازی ، نمام حالات بین ثیوت مع اللہ ، نجر پر توجید اور توجید نفر پر ، جس کے ساتھ متعام عبود بیت میں حضور ہوا اور عبود بت کمال ربوبیت سے ستھند ہوا اور توجید نفر پر ، جس کے ساتھ متعام عبود بیت میں حضور ہوا اور عبود بت کمالی ربوبیت سے ستھند ہوا سرائے نفر پر ، نوبی فتوح الغیب کی ایک ایک سطر میں سرائے ناب وسیت ، بیروی شریعت ، مسر، اخلاص ، زید ، نوبی اور افراند پر پر رضا مندی کی دعوت ہے ، اتباع سنت سے اتباع سنت میں دول کے بیا اور دماغوں کے بیکشش ہے ، آپ کی تصانیف میں دول نا نہیں بکہ ان میں دول کے بیار اور دماغوں کے بیکشش ہے ، آپ کی تصانیف میں دول نی نبیں بکہ نائے کا بیان ہے ، ایس کا میا بیاد کی اور انباع سنت ہے ان بی کا بیان ہے ، ایس کی ایک ایک سطر میں وہی کا میان ہے ، آپ کی تصانیف میں دول نان نہیں بکہ نائے کا بیان ہے ، آپ کی تصانیف میں دول نان نہیں بکہ نائے کا بیان ہے ، آپ کی تصانیف میں دول نان نہیں ایک سات سے نائے کا بیان ہے ، آپ کی تصانیف میں دول نائی سات سے نائے کا بیان ہے ، آپ کی تصانیف میں دول نان نہیں کیا وہی کام لیا جو دور سرے مشائے سماع وغیرہ سے لیتے ہیں۔

باقیات کے سلط میں اللہ تعالیٰ نے آپ کوبڑی برکت وی، آپ کی باقیات میں اللہ تعالیٰ نے آپ کوبڑی برکت وی، آپ کی باقیات صالحات معنوی اور دوحانی اولاد کا سلسلہ خبنا و سیع ہے صلبی اور نسبی اولاد میں کھیا میں گھیا موٹی ہے، سلسلہ عالیہ تا وربیح وتمام سلاسل سے بڑا اور

نوتیت رکھتا ہے کے بیرو کا داسلامی ونیا کے مرگوشے میں پیسلے کہوئے بین فا در بسلسلہ کی فا نقت ہیں پیسے بہوئے بین فا در بین اور تبہا کے وصوفیا نے بیخ بیخ پر موجود میں اسلامے کے مشایخ وصوفیا نے اپنے مقداء و با فی سلسلہ کے نقش قدم پر گران قدر خدمات انجام دی ہیں، اور رہتی و نیا بک ان کے برکار نامے سنہ ہی حووف سے مجھے جائیں گے، چونکہ صفور فوٹ اعظم کے نقر وتصوف کی بنیا دا تباع سنت پر نشذت کے ساتھ با بندی پر ہے ہی وجہ ہے کہ فاور پر سلسلے کی خا نقا ہوں میں آج بھی نسبتاً زیاوہ دینی اور اسلامی احول پا یا جاتا ہے ، کی نے بازشا وہاں کیں جن سے اللہ تعالیٰ نے کوڑت کے اولاء عطافر با فی، آپ کے جی صاحبزا ووں کے نام تھیں مل سکے وہ یہ بیں ، (۱) سیدعبدالو ہا ب رہ دبی شیخ عیسلی د میں شیخ عیسلی د میں شیخ الو کمر دم اسید عبدالرزاق (۱) سیداراہیم وی سیدمحد (۸) سید عبدالرزاق (۱) سیداراہیم وی سیدمحد (۸) سید عبدالرزاق (۱) سیداراہیم وی سیدمحد اور اپنے والدگرامی کے نقش قدم پر کا رہندر ہے ۔ ان کی باکیزہ زندگیوں کا مطالحہ کرنے سے معسوم ہونا ہے والدگرامی کے نشاید یہ محاورہ انہی نفوس فور سید کے لیے وضع ہوا ہے الدولہ سنڈ لا دسیے ، آگ ان کی نسال علی جس نے ساری و نیا ہیں آپ کے فیوش والوار مہنچا ہے ۔

حقیقت برہے کہ آثاراور باقیات کے سلسلے میں بربات فی الواقع بہت اہم ہے کہ ہر وور میں لاکھوں انسان اس کے فرمودات وفیوضات کو سیند نسبینہ محفوظ کرکے ہے منتقل کرتے رہیں، تا ہم تعمانیف کے مبدان میں بھی آپ ہیجھے نہیں رہے، آپ نے مندرجہ ویل تصانیف جھوڑیں ، دا) فینیۃ الطالبین (۲) فیوح الغیب

دس) الفتح الرباني (مم) حلاء الخاطر ده) اليواقيت والحكم (٦) الفيوضات الربانيد

(٤) حزب بشار الخيرات (٨) الموابب الرعمانيه كله

آب انتهائی کرم النفس اوروسیع الاخلاق تے ۔ کمز ورلوگوں کے ساتھ
انعلاق وعا وات نصست ورخاست پسندفرط تے، فغزاء کی تواضع کرتے، چوٹوں پر
شفقت اور بڑوں کا احرّام کرتے، ہمیشہ سلام میں بہل کرنے، لوگوں کی غلطیوں اور لغزشوں سے
لے تعلاندالجوا ہر، ۲۲، ۲۳ کے تصوف اسلام مولانا عبدالا جددیابادی، ۸۰ بجوالدار گولیتھ انسائیکلو پٹریا آ کاسلام

درگرز فرمات، جو محبی آپ کے سامنے جُوٹ بونی یا غلط بات کرتا اس کی بردہ بوشی فرمات، ہمیشہ نوش رو رہتے، آپ کی مہمان نوازی خرب المثل تھی ، ہزاروں لوگ دونوں وقت دسترخوان پر کھانا کھا لیکن خودا پنے گاؤں کی خالص حلال وطیب آمدنی میں سے خور دونو کشس کا انتظام فرمانے، خلفا کوقت اورام او کی بال جانے کی ہرگر عادت دختی ، ہرکار ، فاستی، امراء اور ظالم لوگوں کی تعظیم کے لیے بھی ناورام او کے ہاں جانے کی ہرگر عادت دختی ، ہرکار ، فاستی، امراء اور ظالم لوگوں کی تعظیم کے لیے بھی نزا مسلے ، اگر خلیفہ کی آمد ہوتی توصی ان کے اندر تشریب لے جانے اور خلیفہ کی آمد کے لبد تھلتے تاکاس کی تعظیم کے لید اللہ کی مفرورت مین آئی تو یوں تحریر فرائے کے ہوئے اور اس کا ارشاد تھے برنا فذہ ہے ''، خلفا و اور حکام فرائ کی میران کی دوجہ کے اور اس کا ارشاد تھے برنا فذہ ہے''، خلفا و اور حکام ساری سیم برحد مدے اللہ کی آواز سے گوئے کہ اس مسجد میں آپ کو چھینے کی تشمیت میں موجود تھا پر ایشان ہوگیا اور کو چھے لگا ، یکھیسی آواز ہے جاسے تبایا گیا کہ شیخ عبدالقا درجیلائی کی چھیئے۔ موجود تھا پر ایشان ہوگیا اور کو چھے لگا ، یکھیسی آواز ہے جاسے تبایا گیا کہ شیخ عبدالقا درجیلائی کی چھیئے۔ موجود تھا پر ایشان ہوگیا اور کو چھے لگا ، یکھیسی آواز ہے جاسے تبایا گیا کہ شیخ عبدالقا درجیلائی کی چھیئے۔ موجود تھا پر ایشان ہوگیا اور گورے نگا ، یکھیسی آواز ہے جاسے تبایا گیا کہ شیخ عبدالقا درجیلائی کی چھیئے۔ موجود تھا پر ایشان ہوگیا اور گورے نگا ، یکھیسی آواز ہے جاسے تبایا گیا کہ شیخ عبدالقا درجیلائی کی چھیئے۔

تعیمت الحرمیاں بوی کوعط کردیا اور چل دیئے ؛ چوکم آپ دلوں کے کھٹاکوں اور بحبیدوں پر نوراً اسلام مطلع ہوجا نے تھے، اس لیے مجلس مبارک ہیں جو قار کا مرتبع ہوتی، محفل میں ہی کو سوال کرنے یا کچھ مانگے کی نوبت بہت کم آئی اُدھول میں خیال آیا ، اِدھوا کس پرعمل ہوگیا، وصال مبارک کا مفصل تذکرہ فتری العنیب کے آخر میں آپ کے صاحر اور سے سید عبدالو ہا ہے کی زبانی ہوا ہے اس لیے اس کے دم رانے کی صرورت نہیں، کسی اہل ول نے آپ کی پیدائش مبارک ، عرادروصال کو اس شعر میں کسی جو اور وصال کو اس شعر میں کسی جو اسے سمویا ہے م

منين كابل وعب نتق تولد وفاتش والله وفاتش وال

فتوح الغبیب اور اسس کے تراج برصغیر کوسب سے پنط فتر الغیب سے دوشناس کرایا ،کیونکر مفرت دولوی (م ۱۰،۱۵) نے دوشناس کرایا ،کیونکر مفرت محدث و بلوی سے پیط اس طون لوگ اس نورانی صیفے سے بے فرتے اکب نے اس کا ایک نسخه محرمر میں شیخ عبد الویا ب المتفی قادری کے پاس دیکھا والیسی پر بمندوشنان میں ایک دوسر انسخه بھی مل گیا چنا نچرا پ نے ارادہ کیا کہ فتوح الغیب کی فارسی شرح بمندوشنان میں ایک دوانی شنیع :

سرب وطن والیس آیا تواس کماب کے مطالعہ سے مشرف ہوا اور مدتوں اسکا ورد اور وظیفر کھا اس کے الفاظ ومعائی اورانشارات کی فہم میری توت اور حصلے سے بالاز بھی اورانساب کما ب کی ہیں ہیں اوراند با نع نظاکہ میں کچھ نورونکر کروں ناگاہ رئیس الا بدال شاہ ابوالمعالی کی جناب سے مجھ بینام ہینیا کمونوں الغیب کا ترجم کروا خوف و مہیب کی وجہ سے میں اپنے اندراس کی محت نزیا تا تھا ،حتی کہ میں لاہور آپ کی خدمت میں بغرض زیارت ما خرہوا ، ہمت نزدگیا کہ بیرمیری طاقت سے زیادہ تو تو وہ بارہ حکم ہوا ، میں نے عذر کیا کہ بیرمیری طاقت سے زیادہ سے بارہ حکم ہوا ، میں نے عذر کیا کہ بیرمیری طاقت سے زیادہ سے زیادہ سے بارہ حکم ہوا ، ہمت بندھی ، ڈرجا تاریا کا ٹیونینی شا بل حال ہوئی اور

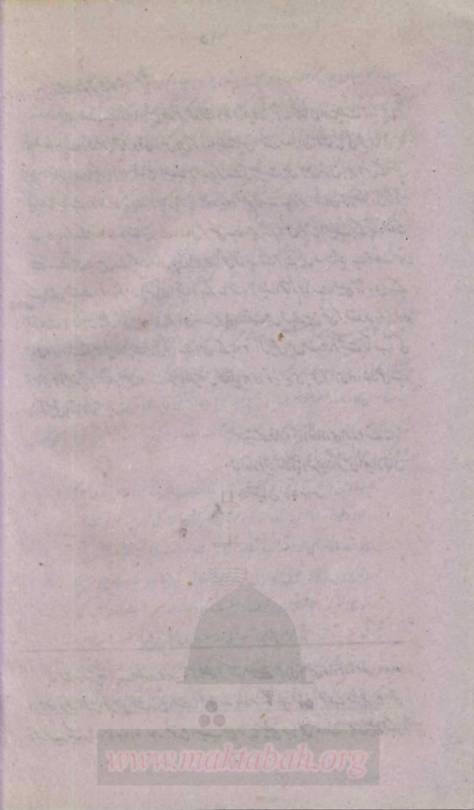
كاريخ شابيراسلام : ٥ ٤

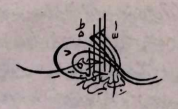
ين لے ترجی کا تناز کیا "

الم السطورالي و كركس شمار وقطار ميں جين كد و الموئ اليد بزرگ ترسال اور بهيب زوه بيل تو الله السطورالي و كركس شمار وقطار ميں جين كد و اليد عبل القدر سلطان المشائغ كى ترجما فى كا فريضر انجام و سيسكين ابين فتوح الغيب برتبه و كرنے كي حيثيت بين نہيں ہوں اجو اس كے متعلق كي مباننا چاہدوه اسد برسط اور با ربار برسے ، بروه عظيم كتاب ہد ہو انسان كوسينكر وں كتابول كي مباننا چاہدوه اسد برسط اور با ربار برسے ، بروه عظيم كتاب ہد ہو انسان كوسينكر وں كتابول سے بدنیازكر كے معادف و حقائق سے مالامال كرسكتى ہد مير سے پاس فتوح الغيب كے لچا و مختلف فول سے بنازكر كے معادف و حقائق سے مالامال كرسكتى ہد مير سے پاس فتوح الغيب كے لچا و مختلف فول سے باہمى مقالم ما ہوں كتاب كا بول كے باہمى مقالم باہم من مقالم بین ابن علم ان سے بخو بى واقعت بیس ترجمے بیں تمن كو مقدم ركھ كراودو تربان و محاور الركبيں ميں حقرت فوتيت ما ب كا زبان و محاور سے كا في رعا برت برتى گئی ہوں تو برميرى اپنى كوتا ہى اور برعلى ہد ترجمانى كا فوق البنا العظیم -

ستبد محد فاروق القادری ایم- اس -خالقاه غوشیشاه آباد شریف گرهی اختیار خان ۲۰ یشعبان ۲۳ ۱۳ ه

له مقدم فترح الغيب مطبوعه لا مورك المطبوع كمتبر مصطفر البابى الحلبى واولادة مصر ۱۹۹۹ ١- مطبوع حبدالحيدا حرصنى مشارع المشهد الحييني مصر ١٥٥١ هـ المرفق الغيب مترجم مع متن ترجم سيد كندرشاه ١٩٢٩ م - فتوح الغيب مع مثرح شيخ عبدالحق محدث و بوي طبع جتبائي في





### (۱)صفات مومن

مرمومن کے بیتے تمام حالات بین بین جیزوں پر کا ربندر بہنا ضروری ہے۔ پہلے اسحا ما سیخدا ویک کتیمیں کرے، دوسر سے تمام نالپ ندیدہ امور سے اجتباب کرئے اور تمسیر سے جو کچھ بارگاہ رب العرت سے متعدر ہے اس پر راضی رہے، ایک مومن کی اونی کیفیت یہ ہے کہ وہ کسی بھی حال ہیں مذکورہ تینوں امور کو اپنے ہاتھ سے نہ جانے وہ ، اپنے قلب کو پُوری طرح اس طرف متوجہ رکھے، لپنے نفس سے اپنی ہاتوں کی گفت گو کرے ، اور تمام حالات ہیں اپنے اعضاء و جوارح کو انہی امور کی بجا اور می میں مشغول رکھے۔

## (۲)راونجات

سنت نبوی کی بروی کرد، برعات میں نہ پڑو۔ خدا اور اس کے رسول سال النّه علیہ وسلم
کی اطاعت کرو۔ ان کے فرمودات سے باہر قدم نہ رکھو۔ اللّه تعالیٰ کو ایک جانو، اس کے
ساتھ شرکی بہت سے ہواؤ، اس کی پاکنر گی پر ایمان رکھواس پر ہمتیں نہ دھرو، اس کی تصدیق کو
اور شک کو راہ نہ دو اِصرافتیا رکرو اِ ول بردا سفتہ مت بنو نیابت قدم رہو، بیکھے نہ ہٹو۔ اس
سے سوال کر واور زخیرہ فاطر ہونے کی بجائے انظار کرو اِ رحمتِ خدا وندی کے امید وار رہو ،
ناامیدمت بنو یعباوت میں الکھے رہو منتشر نہ ہوجائو، باہمی مجست وخلوص روا رکھو، اور ایکدو تر
سے بچاؤاور
سے دل مین فقہ بیدا نہ ہونے دو۔ اپنے وامن کو گنا ہوں سے دا فدار ہونے سے بچاؤاور
این رب کی اطاعت سے شود کو اراستر کرو، اس کے درفیض سے دوری اختیا رنہ کرو، اور

نه بی اکس کی طرف متوجر ہونے سے جی جواڈ ، جارگا و خداوندی میں توبرکرنے ادرا پنے گنا ہوں کی
معانی چاہنے ہیں رات ہو باون ہرگز کا جرند کرو، اور نہی اکس سلسے میں طول ہو، شاہد رحمتِ
خداوندی کا سایتحمیں اپنی بناہ میں لے لیے ، اور جہتم کے بھڑ کے تھڑ کے تھڑ کے تھڑ کے اور اس جائے امن و
جنت کی مرتوں سے شاد کا م ہوجاؤ' اور تحمیں وصالی خدا حاصل ہوجائے اور اس جائے امن و
سکون میں جھے طرح طرح کی نعمتوں سے نواز دیاجائے اور تحمیں یہ انعامات سدا حاصل رہیں وہاں
تحمیں ہمترین سواریاں ، خوک سے مورت تحریس ، عطریات اور نوائش اوازی جینے تعمیمی میسر ہوں گا
اور تحمیں جنت میں انبیاء ، صدیقین ، شہداء اور صالحین کے ہمراہ مقام علیتین سے مشرون کیاجائیگا۔

(٣) اغاز وانجام مومن

جب بنده کسی مصیبت میں مبتلا بوجانا ہے تواس سے تھٹا کا را پانے کے لیے پہلے وہ ابنی سی سعی کرنا ہے ، اگراس طرح نجات نہیں یا آ تو دُوسروں مثلاً بارشا ہوں ، محکام اور دنیا داروں سے مدوطلب کرنا ہے اور اگر مہا رہو تو دکھ درد سے بچنے کی خاطر معالجوں سے بوع كرَّا ہے۔اگر برجی اس كونجات بزد لاسكيں نووہ اپنے رب ذوالجلال كے حضور میں گِوا گڑا ا كر دعًا كرّا ہے - الغرسٰ جب بك وہ خودا بن مشكل سے نجات پاسخنا ہے ، اس وفت ب<sup>رن</sup> سرے لوگوں سے مدد طلب نہیں کرتا اور مب کم مخلوق سے اس کی مقصد بر آری ہوتی دہے وہ اپنے خالق کی طرف توج نبیں کرتا ، حب خالت بھی اسس کو نجات بزد سے تب وہ اس کے ورپر دائم یرا بوا که وزاری کرنا ربتا باورمداسی سے اُمیدرجست با ندھے بوٹے فوت و رجاء کی كيفيت سے دوچا ر رہنا ہے۔ حب اس ريھي غدائے بزرگ و برتراس كى د ما كو قبوليت نهيں بخشا تووه تمام ظاہری اسباب سے ناظر تور عبیتا ہے۔ ایسے میں س رفضا و قدر کا عمل جاری ہوجاتاہے جواسے تمام اسباب و علائق سے بلے نیاز کردینا ہے۔ اکس کے بعد وہ خود مٹ مباتاہے اور رُوح بانی رہ جاتی ہے وُہ ج کھ دیجنا، کرنا ہے، اسے فاعل حقیقی ہی کا عمل مجتما ہے اور کس طرح وہ توحید کامل کے مقام پر فائز ہوجا تا ہے ، الغرض وہ یہ نقین کر لیتا ہے کہ فاعل حقیقی مرف ذات خداوندی ہے اور برحکت و کون اسی کی شتیت کے نابع ہے خیرونٹر، سور و زیال

اورجودوسفااسی کے باتھ میں ہے۔اسی طرح لبت وکشاد، موت وحیات ،عورت و وقت اور غربت وزوت اسى كقبصنه قدرت ميس ب البي صورت ميس بنده خودكودست نفا وقدر میں اسس طرح مُجا اختیا رات بشری سے عاری یا نا ہے جیسے دایہ کے ہاتھوں میں طفلِ تبیر خوار۔ غمّال کے انھوں میں مبت اور جو کان سوار کے سامنے گیند، بالکل اسی طرح بندہ اپنے طور پر کوئی وكت بنين كرسكما اورنه بي كسى دوسرى چركوركت بين لاسكاب، مكداكت نونود إيك حالت س دوسری حالت ، ایک صفت سے دوسری صفت اور ایک وضع سے دوسری وضع میں تبدیل کیاباتا ہے وہ تواپنے مالک حقیقی کے حکم کا آبے اور اپنے آپ سے بے خربوتا ہے اور اُس کی عالت يہ بوجاتى ہے كرا بنےرب كے كر اور وات كے سوا نے كھ اور ديجتا ہے ، وہ دیجتا ہے تواسی کی نگاہ قدرت سے اور ہو کھی بھی ستایا جا نتا ہے وہ اسی کا کلام اور علم ہوتا ہے وه اس کی نعمت سے مرفاز، اس کی قربت سے سعادت مند، اس کی زدیکی سے آرائیہ و مشرف اس کے دمدے پرشاواں، اس سے طمئن، اس کی گفتگو سے ما نوکس اور غیر کی باتوں سے بزار ہوناہے ، وہ اس کے وکر کا طالب ، اس کی بناہ کا باسنے والا ، اسس استحام پانےوالا،اس پرنوکل کرنےوالا، اس کے نورمعرفت سے بدایت یا فتد، اس کے جامز نور میں طبوس ، اس کے جیب و نوب علوم کا جانے والا اور اس کی قدرت کے امراد و رموزے باجر ہوتا ہے۔ بنوہ وات بق ہی سے سنتا اور یاور کھتا ہے ، بیان کے اسے رب کی اِن عطا کردہ نعمتوں پر اس کی محد وُنیا کرتا ہے اورٹ کر بجا لاتنے مُوٹے وعا میرمشنو لرجہا

## (م) قائے فاہشات کا تموہ

مب تو مندق کے تمام احوال سے اس طرح کٹ جائے کہ گویا توان کے لیے مرگیہ ہے تو کھے ذات حتی کی جانب سے یہ القاء کیا جائے گا گرفدانے تجھاپنی رحمت کی آغونش میں ہے لیا البطہ اور تجھے تمام فنسانی خواہشات سے بے نیا و کر دیا ہے ، حب توخواہشات نفس سے اپنا دابطہ منعطع کرنے تو تجھے پروہ فیب سے یہ الهام ہوگا کہ تیرے رب نے اپنی رحمت سے نوازت ہوئے تجھے تیرے اداد سے اوراکہ رزوسے بھی متر اکر دیا ہے یحب تو اپنے اداد سے اور اً رزد سے بھی ناطر توڑ بیٹے تو تھے اپنے رب سے بیر فروہ سنایا جائے گا کہ اس نے تھے اپنی رحمت سے مشرف کر کے حیات جاود ال مخش دی ہے، الغرض حب وقت (تو) اپنے اراد ہے اگرزو سے خود کو بالاکر دیے تو بچھے ایک ایسی زندگی کجش دی جائے گی کرجس کے بعد کونی موت نہیں ، تجھے الیسی تونگری عطاکی جائے گی جس کے بعد کوئی افلانس نہیں ہوگا ، تجھے خشش وعطاکی الیسی دولہ ہے ما لا ما ل كياجائ ويمبشر با في رب كى ، تجه اليني سرتول سي يمكنا ركيا جائ كاكران كے لعدغ و الم كانشان كب باقى نبير رہے گا ، تجھے ایسے نا زونعت سے مالامال كياجائے گاكداس كے بعد کوئی محنت وسختی نر ہوگی ، تجھے علم کی وہ لازوال دونت مخبش دی مبائے گی کم اس کے بعید ساری جہالتیں کا فور ہوجا بیں گی اور بھے اسس طرح مامون ومصنون کر دیا جائے گاکہ اس کے بعد خوف كى كونى كنجائش باقى نبيل رہے كى ير تھے نيك بخت بنا ياجائے كا بدبخت نبيل ، تھے مورت تختی جائے گی ذکت نہیں ، بچھے بارگاہ رب العزت میں قرُب عاصل ہوگا دُوری نہیں ، کچھے رفعت عطا ہو گی بتنی نہیں ، نیری تعظیم کی جائے گی تحقیر نہیں اور تجھے پاکنرہ بنایا جائے گا آ کورہ تنیں ، اس کے بعد بوگوں کی وہ تمام مراویں اور اکرزوئیں جو وہ تجہ سے چاہیں گے پوُری ہوں گی ا ود لوگ و کچے بھی تیری مدح و ثنا میں کہیں گے وہ درست ہوگا ۔ پس تو ( ایسا ) اکسیرین جائے گا د کرمس خام کو بھی کندن بناوے گا) بھرتوالس مقام کو پائے گاکد کوئی ترے رُتے کو نیس بنے يا يِّهُ اورْزُوابِيانيك بنت اورصاحب عِظمت مِوكًا كُوكُونَى تيرى مَثَلِ مُوكًا، اورابيها يكانزُ روزگار ہوگا کہ کوئی نیرا بمسرنہ ہوگا ، اورایسا بانظیر و بے مثنال ہوگا کہ کوئی تج جیسیا نہیں ہوگا۔ توبكانون كايكانه ، تن تنها ، محتور سي معيمستورادر زازون كاراز بوعافي كا، السي صورت ين توبررسول بني اورصديق كا دارث بن جائے كا ، تجھ دلايت بين درج كما ل حاصل موكا. ابدال تجه سے کسب فیف کریں گے، تجہ سے دوگوں کی مشکلات عل ہوں گی ۔ نیری ہی دُما سے باران رعت کا زول ہوگا۔ تیری رکت سے میتیوں کو نموحاصل ہوگا، تیری ہی امداد ہے ہر خاص وعام ، ابل مرحد ، رعايا وحكّام ، قائدين قوم ، افرادِ للّت الغرصْ تما م مخلوقات كي أفات وبلیّات رفع ہوں گی ۔ ایسے میں توشہروں اور ان کے با تشندوں کا امیرومنتظم ہوگا ، کیس و گر تجرے فیض ماصل کونے کے بیے تیری طرف ہوتی درجوق دوڑے پیلے اتیں گے۔ اُن کے ہا تھے کہ خاوندی سے تیرے اس معطیا وزند رانے بینی کرنے اور ضدمت بجالانے کے بیع وراز ہونگے اور اُن کی زبانیں ہر گاری مدح و نا بطراتی اصن کرتی بھری گی۔ تیرے کمال (ولایت کامل میں ابل ایمان کو کوئی اختلاف نہیں ہوگا۔ اے آبا دیوں اور ویرانیوں کے باشندوں میں سے ہتری تنحص یر دیمام نعمیں عدا کا فضل میں اور اس کی ذات بڑے فضل والی ہے۔

#### (٥) مقيقت رنب

حب تودنيا كواكس كة تمام ترسا زوسامان كرائش، ول كُمجا دين والے كروفرليب، زردام لانے والے اسباب ،ستم قائل لذات ظاہری گدانی وزی، پوت بده مفرتول ، اپنے طلبگاروں کوفوری ہلاکت میں ڈالنے اور عہدشکنی کے معمول کے ساتھ ونیا داروں کے ہاتھوں میں دیکھے توان پالیے آگار شخض کی طرح جان کہ جو نضائے ما جت کی جگر میں گندگی وغلا ظت کے ڈھیری<sub>ا</sub>ائ حالت میں بیٹھا ہوًا ہے کہ اکس کی شرمگاہ بر ہزاور اس کے بیاروں طرف بدگواور تعقّ بھیلا ہوا ہے، ایسے میں نوجب اسے دیجھا ہے تو آئمھوں کو اس کی برہز شرمگاہ دیکھنے سے بندر میتا ہے اور تعق سے بیخے کے لیے ناک پر ہاتھ رکھ لیتا ہے۔ حب تو ونیا داروں کے پاکس مال و تناع و نبا و بیجے نواسی طرح اس کی زمینت و ارائش سے نگاہیں اسٹمالے اوراس کے شہوات ولذّات کی بربُوسے اپنا ناک بندر اے اکد مجھے اُس سے اور اس کی اُفات سے نجات ماصل ہو، مجھے دنیا میں جس قدر حصر مفدّرہ سے ل مائے گا۔ الله تعالیٰ نے اپنے نبی عطفیٰ صلیاللہ عليروسلمت فرمايا ولاتمدن عينيك الى ما متعنابه ازواجًا منهم ذهزة العيوة الدنيا لنفتنهم فید وس ذق س بعد خیروابقی که دارے سنتے والے ! اپنی آنکھیں اسس مال ومناع برمت كابوم نے كفاركواس دنيا ميں برتنے اور اسائش كے ليے دى ہيں ، م نے انفیں یرمال و مماع اس بیے عطا کیا ہے تاکہ اس کے سبب انہیں فتنے بیٹ الی ا اورترے رب کارزق سب سے اچھااوروریا ہے)

## (١) مخلوق سے بے تعلقی

خود كوخلق سے اس طرح منقطع كر لے كركائنات ميں جو كھ بوقواً سے تقدير ومشتت ايزدى سمجے، ابن خواہشات کوام خداوندی وعلی الله فتو تلوان کنتم مومنین کے وریعے ترك كروس اوراين ارادول كوافعال وتدبير فداوندى من فناكر وس توتير اندر علم حندا كا محل بن جانے کی صلاحیت پیدا ہوجائے گی خلق خداسے فنا ہوجانے کی علامت ، ان سے تیراکٹ جانا ، ان کے ہاں آنے جانے سے احتیاب کرنا اور ان کی چیزوں کے حصول سے تو کو ما پوس کردینا ہے، نیرے نوا ہشات سے فنا ہونے کامطلب حسول نفتح اور وقع حزر کے سلسط میں سبب اورکسب کوچھوڑ و بنا ہے ، اس کے بعد نیری حالت ایسی ہوجا فی چاہیے کر تو لینے لیے كو في حركت ، اينے اوركسى قسم كا بجروسە ، خود سے مفر كو دُوركر دينے كى كوششش ، اورلينے تغنس كى کوئی مرونه کرے ملکران تمام امور کو اپنے رب کے حوالے کر دے کیونکروہی پیطے بھی ان کا ذمر اتھا ادراب بھی رہے گا جیسے کرینمام امور اکس وقت بھی اسی کے ذقے تھے حب کر توریم ما در بین بوشیده اورگهوارے بین بڑا وُووھ پتیا بچر تھا، اپنے ارا وے کو فعلی خداوندی میں فنٹ كرفين كامنهوم يرب كرنوندكسي مرادكا اراده كرا اورندترى كوفي نوعن بوءاسي طرح نذترى کوئی صاجت با فی رہے اور مز کوئی کا رزُو ، کیونکرایسے میں توارادہ خداکے ساتھ متعلق رہتے ہو اس کی بیا ہت کے سواکھ بھی تہنیں جیاہے گا بکہ اللہ تعالیٰ کا فعل تجہ میں اس طرح جاری ہوا گیا كه تواراده وفعل خدا كے سامنے ساكت وجامد ،مطمئن ، فراخ سبينہ ، روشن ڇرو ، اپنے باطن میں شادو آباد، خدات تعلق میں تمام جزوں سے بے پروا ہوجائے گا - بھر ترامقام یر ہوگا کہ دست تدرت مجھے حنیش میں لائے گا۔ زبان ازل مجھے اواز و ہے گی۔ یرور و گاریا کم نجے ایناعلم سکھلاکر نوہِ معرفت کا طلعت نورانی بہنا دے گا ، اور وُہ بچھے اپنے دکش زیور<del>ا</del> ہے آرات کر کے سلونِ صالحین اور عارفین منقد میں کے مقامات پر فا زُر و وے گا۔

اله مائده: ۲۳

پھرترانفس ایساشک نوردہ ہوجائے گاکہ اس میں کوئی ادادہ یا خواہش طہر نہ سکے گی ،
جیسے کسی ٹوٹے ہوئے برتن میں نہ توصاف پانی طہر ناہد کا ، اُس وقت بھے کوین وکرانا
دور ہوجائے تو تیرا باطن خدا کے سواکسی اور چیز کو نہیں چا ہے گا ، اُس وقت بھے کوین وکرانا
کے متام پر فائز کر دیاجائے گا جو ظاہری طور پر تو تجہ سے صاور ہوں گی گر در حقیقت اکس کا
تعلی فعل اور ارادہ فراوندی سے ہوگا ، پھر تھے ان شکستہ دلوں کے گروہ میں شامل کر دیاجا کی گاکہ
جن کی تمام ترخوا ہشات بشریٹ کستہ اور تمام طبعی میلانات زائل ہو چکے تھے ، پھران میں شئے سرک
سے ادادہ رقی اور خوا ہشات و ندگی پیدا کر دی گئیں جیسا کنرہ سے اللہ علیہ و ترفیا دی دیا ہیں سے مرب
من دنیا کہ فرتان الطیب والنساء وجعلت قرق عینی فی الصلو تھ (تھا ری دنیا میں سے مرب
لیے تین چیزوں کو پہندیدہ بنایا گیا ہے ، خوشبو ، عورتیں اور نما زکر جسے میری انکھوں کی گھندگی
منال گیا ہے )

مشرف كياجائے كا، توكي أوربيان كيا گيا ہي اناعتد الهنكسوة قلوبُهم لاجُكَى كامفهم اورعارت قول عند وجودك فيهاس مراوتيرا ارادة نوس مطمئن بونا اوراس س استحام ماصل كزا ب رمديث فدسى بلايزال عبدى المومن يتقهب الى بالنوافل حتى احبته فاذا اجببته كنت سمعدالذى بسمع بدولصود الذى يبصربه وبيدد التى يبطش بها ورجله الذى يمشى بداوراك دوسرى روايت ك مطابق وبی بیسم و بی بیصروبی بیطش و بی بعقل (میرا بنده نوافل کے ذریافے سلسل میرا قرب ماصل كرنا ربتا ب يهان ك كرمين أسه إينا دوست بنايتنا بول اورصب وم ميرى دوستی کے واڑے میں داخل ہوجائے تومیں اس کی سماعت بن جانا ہوں جس سے وہ سنتا ہے اور اس کی انکھی سے وہ ویکھا ہے اور اس کے باتھ جس سے وہ کیوتا ہے ، اس کے یا وُں جن سے وُہ چِنناہے ، اور ایک روایت میں یُوں ہے وُہ میرے ہی وریعے سننا دیجتنا ، پرط تا اورسوچا ہے) اور اس میں کوئی شبر نہیں کر پیرحالت فنا کے سوا اور کچید جی نہیں ، جب توخوداین ذان اور مخلوق جو کرفیر و نتر کا مرجع میں ، سے بے نیاز ہو کران کے بخرو متر سے بے خوف بوجائے تواس وقت صف اللہ بی الله باتی رہ جائے گاجیسا کم پیدا کرنے سے پلط تھا، خروشردونوں خدا کے دست قدرت میں ہیں وہی مجھ نترے محفوظ کرکے اپنی بے پایاں خرے مشرف فرائے گاجس کے نتیجے ہیں نوائس کی طرف سے مرخر کا محل مرفعت مرود ، مرّت ، نور ، صنیاء اور امن و سکون کا سرچتمر بن جائے گا ، گریا ننا ہی وہ کا رزو ، خوابش اورمزل ب كربيراوليا مكى نان اسى برا كراوشتى ب اوربيى ده نابت ندمى اور استقامت کی دولت سے ،جس کی طلب میں ماضی کے تمام او بیائے کرام اور ابدال علیم السلام مورب في - النفول ف استفارا وول كوفيدا كاراوك ميل بدل بيايها ن كك كرسارى زندگى اراد و كوتى جل جلاله اى كے تابع رہے اوراسى يا وہ ابدال كے نام سے موسوم بوئے۔ یہ وہ نفوسِ قد سید ہیں ، جورتِ ذوالجلال کے اراد سے میں لینے ارافے كى شركت كناه سمجقة بين اوراكر سهو ونسيان يا غلبرُ حال كے باعث تمجى وہ ايسا كر بھى لين توالله تعالی اپنی رحمت سے فوراً الخبس الس لغزش پرمتنبه فرما وبتاہے اور الحفیں ہوشیار

کردیاہے، چانجے وہ اپنی اس لغربش سے رہوع کر لیتے ہیں ، کیونک فرنشتوں کے سوا ادادہ سے کوئی معصوم نہیں، فرشتے اداد سے بیاک اور انبیا، علیہ السلام نوائن نفس سے معصوم نہیں ہوتے ہیں اور باقی تمام محقق مخلوقات جنات اور انسان خوائن وارادہ سے معصوم نہیں ہوتے ہیں اور باقی تمام محقوظ ہوتے ہیں ، ہوتے یہ اس بی فرور ہے کہ اولیائے کرام نوائن ففس اور ابدال اداد سے محفوظ ہوتے ہیں ، معصوم نہیں ، اکس لیے کہ ان حفرات کا کسی وقت بھی نوائن نفس اور اداد دے کی طرف مائل ہوئے کا جواز موجود ہے یہ علیمی ہات ہے کہ الیبی صورت میں خداوند تعالیٰ ان کو بیدادی میں ابنی دھت کا طرف ماکر دوک لیتا ہے۔

#### (٤) اوال معرفت

ابنے نفس کے داڑے سے بابر کل کراس سے کنارہ کش ہوجا ، اپنی ستی سے علیحد کی اختبار کراے ، اور اپنے تمام ما ملات کو خدا کے سپر و کرکے اپنے ول کے در وازے پر اس کا دربان بن جا۔ وہ جس جز کی اجازت دے اُسے دل میں اُنے دے اور جس سے دوک مے اسے اندر آنے سے بازر کھ اور تو ابتات کو ول سے نکال باہر کرنے کے بعد دوبارہ واسل ہونے سے روک دیے ، نوابنتان کا دل سے خارج کر دبنا برحالت میں ان کی منا لفت اور عدم پروی سے عبارت ہے حبکہ ان کے واخل کر لینے سے مُراوخواہشاتِ نقسا نی کی اتباع اس بنے تھے جا ہے کرخدا نعالیٰ کے اراد ہے ہی ہر چزکا ارادہ کرے ادر جو کچے تو اس کے اراوس کے بغرچاہے گاوہ تو فقط کر زومو کی اور کر زومیں رہنا جنت الحقایس رہنے کے مرّ اد ن ہےاور برتری موت وہلاکت اس کی نظووں سے گرنے اور ترب یہے اس سے حجا ب کا باعث بے بمیشر محضا وندی مجالا مارہ اور امور منوعرے مجارہ! اور جو کھ اس نے ترسے بنے مقدّر کرد کھاہے اسے اسی کے سپروکر وے ، اکس کی مخلوق میں سے کسی کو اس کا شرکیب من طهرا، ترااداده، تری نوابش اورتیری امنگین سب اسی کی پیدا کرده مین اس یے تجھے یا ہے کہ کوئی ارادہ ، خواہش یا امنگ ظاہر نہ کرے تاکہ اس سے تو ٹرک کا مرتکب نہ برجائد الله تعالى فرما تاب:

فين كان يرجوالقاء مربية فليعمل عملاً صالحًا ولا يشرك بعبادة مربه إحدا-دجے اپنے رب سے ملنے کی امید ہوا سے پائے کرنیک کام کرے اور اپنے رب کی بندگی ہیں کسی کونٹریک ذکرہے) ترک فقط صنم رہتی ہی کانام نہیں بکینوا بشیات نفس کی اتباع اور خدائے عرقو جل کے سوادنیا و اُخرت کی سی چر کو بھی جا ہنا شرک کے واٹرے میں اَجا ناہے کیؤ کم اللہ تعالیٰ کے علادہ جوکھی ہے وہ اکس کا نیرہے ، لہذاحیب تواس کے سواغیر کی طرف مالل ہوگا ، تو بلات بر تونيغير كواللدتعالي كاشركي طهرايا ، اس ياس ك ماسوات اختناب كر، اور آرام و أسانت بين زير إخدا مع وزماره إبينوف زبن إطلب وستجيس ره، غفلت مزكر إير چِرْ تجاطینا ن بخشگی ، اپنےنفس کی طرف کسی مال اور مقام کی نسیت نزکر! اور ترہی ان میں تمی کا دعویٰ کر، اگر بچھال کی دولت سے مالامال کرویاجائے باکوئی مقام عطا کردیاجائے تولسے كسى دُوس يربرگز ظاہر خركزنا ، كيونكو عالات بدلنے كے سيسله بيں مرروز اللہ تعالیٰ كی نئی شان ؟ اورالترتعالى بندے اوراس كے فلب كے درميان طوه كرہے توكونى بند تنين كركب و م تجےاس مقام یامال سے معزول کرفیے جس کے بارے میں تونے دو سروں کو بتار کھا ہو ، اور کیامعلوم كروه بخياس مقام يامال سے تبديل كرو سے من كى يائىدارى كا تو نے تصور كرد كھا ہے اور اس طرح بچھان لوگوں کے سامنے ترمندگی اٹھا فی ٹرے جنین تُونے اس بارے میں باخرکرد کھاتھا ابذاتواس كے بارے بيركسى سے مجھ مت كراورا سے اپنے تك بى محدود و محفوظ ركھ الر خدا کا عطا کردہ مقام یا حال ممیشر کے لیے تھے حاصل ہو قوائے اس کی شش وعطاسمجھ اور خدا کے صنور توفیق ہشکراور اس میں مزید اضار نے کی دُعاکر ، اگرینعت متقل طور پر حاصل زہو تو بھی اکس بیں اللہ کی جانب سے علم ، موفت ، نور ، بیداری اورا دب کا اضافر مطلوب ہوگا فرمان خداوندى سے: ماننسى من ايتے اوننسها نات بخيومنها اومتلها العر تعلمان الله على كل شى قديد و جب كونى أبيت م نسوخ فرائي يا جملاوي تواكس سے 

اس کی قدرت میں عاجز نرجان ا اور نر ہی اس کی تدمیر و تقدیر پر بھتا جینی کر ، اس کے وعد بے بر شك يذكر، اورتير بيدرسول الشصلي الشدعليه وأله وسلم كا أسوة صنه بهي تمويز كروار بوناچا بيخ، كئى آيات اورة أنى سُورتين حن ريكل كياجا نا ريامحوا بون من للوت كي جا تى ربين اورمصاحف میں بھی ہُونی تقیں کو منسوخ کرکے ان کی جگردوسری آیات نازل کرکے آں حضرت صلی الشرعلیہ وسلم کواُن کی طرف متوجر کیا گیا ، یہ تو ظاہری شرلیت کی بات تھی اور جها ن کے خدا تعالیٰ اور اس کے رسول صلی الشطیبہ وستم کے درمیان علم باطن اور باطنی حال کا تعلق ہے تو اس کے یا رہے ہیں ٹود المخضور صلى الشّر عليروك قرب قرف ياكرميرك ول يرايك حجاب سالوال وياحا تا ہے تو ميں ايك دن میں ستر مرتب استعفار کرنا ہُوں، اورایک روایت میں بُول ہے کہ سومرتبرا ستعفار کرنا ہوں۔ ا کے ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف نتنقل کیے جاتے تھے، یہاں کک کہ دوکسری حالت میرایک ورحالت سے بدل جاتی تھی، آپ کوغیب کی وا دیو ل اورقرب کی مزول کی ال لے جایا جاتا اور بدل برل کرا کے کونورا نی خلقیں بہنا نی جاتی تھیں ،اکسس دوران ا ہے کو پهلی حالت دو سری سے فروتراور تاریک نظر اتنی اور پہلی حالت میں صدودِادب میں آپ کو کمی کا اصالس ہوما تھا ، ایسے میں آپ کو توبروات نفار کی تلقین کی جاتی کیونکر استعفار بندے کے حالت یں سے بہترین حالت اوراس کے معاملات کے لحاف سے احق ہے، اس لیے کر تو بیں بندے كى طوت سے اعترات كاه اوراعرات تصور سونا ہے۔ نوبروات عفار بندے كى وه صفا بيل جواسے ابوالبشراؤم علیرانسلام ہے ورشے بیں ملی ہیں، حب اُن کے عال کی پاکیز گی اورصفائی ر عدومیثاق سُجول جانے کی تاریخی جھا گئی اور انفول نے جنت میں مبشہ رہنے، قربِ خداوندی ، ادراینے پاس فرمشتوں کے مود و با زماضر ہونے کی خواہش کی تواس وقت ان کی خواہش ففسس اوراراوہ ذات تق تعالیٰ کے ساتھ ترکیب ہوگیا،جس کے باعث ان کے اس اراوے کو زائل کر دیا گیا، ان کی وُہ پہلی حالت باتی زرہی اور مزل قرب سے معزول کر دیے گئے اور اُن کی وہ قدر ومزات نررہی ، ان کے افر از طلت سے بدل سکٹے اور صفائے باطن بڑکار جھا گیا بچراخیں اس سهوون یان پرمتنبه کرکے ان سے اس گناه اورنسیان کا اعرّا ف کرایا گیا، اورائفیں اس قصورونقصان کے اقرار کی تفین کی گئی، اس پر اوم علید السلام نے فرمایا:

س بناظلمنا انفسنا و ان لد تغف لناو توحمنالن کون من الخسوین ( اس مارس رب ہم نے اپنا اکپ بُراکیا تو اگر تُوہمیں زبختے اور ہم پر رہم نزرے توہم خرور نقصان پا نے والوں ہیں سے ہوئے )

اس کے بعدا تھنیں فور ہوا بیت سے مشرف کیا گیا ، انھنیں تو بر کے ان معارف و کھان سے آگاہ کیا گیا جو پیط ان سے تحفی تھے ، اور تو بہی سے ان پر منکشف ہُوئے بھر انھیں تو برکی تو فیتی بھر کی اردہ ادا دہ تو تھے بدل گیا۔ پہلی ات تو فیتی بھر کا دارہ ادا دہ تو تھے بدل گیا۔ پہلی ات بدل کر اس کی جگر انھیں اس سے بہتر حالت عطاکی گئی ، ولایت گرئی کی فعت سے نواز الگیا اور ان کی دولا سے مالا مال کر دیا گیا ، دنیا اُن کے اور ان کی اولاً کے دیور ہے دائمی جائے تو اربا دیا گیا ، الغرض ترب کے دید رہنے کا تھکا نہ اور عالم اُخرت اُن کے لیے دائمی جائے تو اربا دیا گیا ، الغرض ترب لیے اپنے تصور کے اعزا ف ، انکسار اور تمام حالات میں استعفاد کے سلسے میں حبیب مصطفیٰ محدر سول النہ صلی الشعلیہ وسلم اور ان کے پر رِ بزرگوار صفرت اور صفی النہ علیہ السلام کی ذاتِ تورک یہ کا اُسورہ اختیار کرنا خروری ہے۔

## (م) قرمب الني اوراكس كے آواب

حب بھے کسی حالت پر رکھا جائے تو اس سے اعلیٰ کی آرزو کر مزی اس سے ادنیٰ
کی خواہش کا اراوہ کر، جب توکسی بادشاہ کے درواز سے پر ہوتو اس میں اپنی مرصنی سے مت
داخل ہو پہان کہ کہ تھے اس میں غراضیاری طور پر جراً داخل کیا جائے، یہاں جرسے میری
مراد اصرار اور تاکیدی کا ہے، اور تُوشاہی محل میں داخل ہونے کے لیے فقط اجازت پر
ہی اکتفا نہ کر کمنے کم میں بادشاہ کی طرف سے کوئی وصو کر یا فریب ہو، بلکر تو اس وقت،
یک صرکر جب کے کہ تھے داخل ہونے کے لیے مجبور نہ کیا جائے۔ اگر تھے جراً داخل کیا جائے گا
یر بادشاہ کے اختیار سے ہوگا فرکر تیری خواہش سے، ایسے میں بادشاہ جھے اپنے فعل کی بناپر

له الراف: ١٧

برگززیر تیاب نبیں لاتے گا۔ یہ واضع رہے کہ تجو پر کوئی بھی صیبت باسزا تیری اپنی شومی نواش کا حرص، بے صبری ، بھا اوبی، اور جس مقام پر توفا کر ہے اس پر ناخوشی کے سبب ہی آتی ہے ، حرب بھے مجبور کر کے قورشا ہی میں لے کیا جائے تو سرینجا کیے ، انکھیں جھکائے ، مود بازلینے فرائشن اور ضدمات اس طرح سرانجام وے کر اکس سے کسی بلند رُستے کی خوامش کا اظہار مذہو۔ الله تعالی الیہ علیہ والہ وستم سے فرانا ہے :

ولاتمة قاعینیك الی ما مقعناب ان داجاً منهم ذهرة الحیلوة الدنیا لنفتنهم فیده دزق مربك خیروابقی الی ما مقعناب ان داجایی انتخین اس مال دشاع پرمت شکا بویم نے کفار کواس دنیا میں برسنے اور کرام وا ساکنس کے بلے دی ہیں ہم نے انفیس برمال مناع اس بلے عطاکیا ہے تاکم اس کے سبب انفین فینے میں ڈال دیں اور نیرے رب کارزق میں ایجا اور دریا ہے۔

آزمائش مقصوہ ہے توا یسے میں ایک وانشمند انسان کیسے یہ گوارا کرے گاکہ اپنے لیے فتنہ مول لے الغرض یہات نابت ہوگئی کرفیراور سلامتی محمل طور پر شا طب علی میں مضمرہ ، حب نجھے بالانکا اور وہاں سے جہت پرلایا جائے تواپنے حال کی حفاظت کو، سر حبکائے دکھ اور با اوب رہ عبیا کہ ہم تجھے تھیں کرائے ہیں بلکہ ان امور میں مزید اضافہ کرکھونکہ توباوشاہ سے تزدیک اور خطرے سے قویب ہے ، ایسے مقام سے اعلیٰ یا اوئی مقام کی طون منتقل ہونے اسے ثبات و بقا اور تغرحال کی مقام کی طون منتقل ہونے اسے ثبات و بقا اور تغرحال کی مقام کی طون منتقل ہونے اسے ثبات و بقا اور تغرحال کی مقام کی مقام میں باعث و آپ و سوائی مقام کی مقام کی مقام کی مائے کہ ایک مقام کی مقام کی میں باعث و آپ و سوائی کے مقام پر بہنیا معتقل تیا ماصل ہوجی سے تجھے کہ ایسے مقام پر بہنیا ویا جائے کہ اس کے بعد تبھے اس میں متقل تیا ماصل ہوجی سے تجھے کھی اگلہ مندی کیا جائے گا۔ اس وقت تجھ پر برعیاں ہوجائے گا کہ یہ مقام جو علامات و آبات کے ساتھ ظاہر ہوا ہے وراس کی حفاظت کر اس کی حفاظت کر ایس کی حفاظت کر ایمال او لیا کے لیے اور مقامات ابدال کا حقد ہوتے ہیں ۔

## (9) كشف ومشابره

کشف اورشا ہوؤا فعال کے ووران اولیا، اور اہدال پرافعالی خدا میں سے لیسے امور
منکشف ہوتے ہیں ہوغفلوں کو مغلوب اور عادات ورسوم کو پارہ پارہ کرڈالتے ہیں۔ یہ امور
دوطرح کے ہوتے ہیں ، جلالی اور جمالی ، بھران میں سے جلال اور عظمت ، بے جین کرفیف فلے
خوف ، مزر لزل کردینے والے ٹور، اور قلب وجم پرانتہائی غلبہ رکھنے والے خوف کے آثار
پیدا کر دینے ہیں جیسا کہ نبی میں اللہ علیہ وسم کے بارے ہیں روایت ہے کہ حب آپ نمازادا
فوائے تو بلال اور عظمت تی کے مشاہرے کی وجرسے شدت خوف کی بنا، پرآپ کے بینے مباک
سے دیگی کے برش مارنے کی کی اواز کلی تھی ، حفرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام اور حفرت
عرفا روق رصی اللہ عذبے بارے ہیں کی ایسی ہی روایات بیان کی گئی ہیں۔
اور مشا ہوئی جمال ہے مراد ذاتی کہریا کا وہ حبوۃ پڑ بہا رہے جوابے خوامن میں دلوں کیلے
اور مشا ہوئی جمال سے مراد ذاتی کبریا کا وہ حبوۃ پڑ بہا رہے جوابے خوامن میں دلوں کیلے

نوروسرور، نطف وکرم ، گفتگوئے دلیندیر، عنایات عظیم ، مراتب ببندا درجی تعالیٰ کے قرب کی افتخری بیسے انعامات بلیے ہوئے ہے اوریداس کی وہ دھمت ہے جس کی طرف ہوگا روشنا ہے اور ان کر انعامات ، کے ہارے میں فصل رحمت سے تقدیرا زل کا قلم خشک ہوگیا ہے اور پرخدائے پاک کی رحمت و فضل اور ان کو دنیا میں ایک خاص وقت یک باقی رکھنا ہے ناکہ فرط شوق کے باعث ان کی مجست عدسے گزرنے نزیائے اور اُن کے حکم نہ تنی ہوجا ئیں، اوراس سے وہ موت سے پیط اللہ تن بالک نہوجا ئیں، اوراللہ ان سے یہ اللہ تعدید دمہر بانی وعنا بیت کی اسلوک اپنی خاص عنا بیت ، رحمت اور نوازش سے فرما تا ہے تاکہ ان کے دل اس سے اصلاح اور زمی حاصل کیں .

بنانچنی اکرم ملی الترعلیروسلم سے روایت ہے کر آپ اپنے موذ ن حضرت بلال رضی الدّون سے نوایا کرتے ایک می الدّون سے فرایا کرتے تھے کہ اسے بلال مہیں کہیراتی امت کے دریافے داحت بہنچا اگا کہ ہم نمازیں واضل ہوں ' یعنی اوپر بیان کے دیگئے اتوال کا مشاہرہ کریں ، اسی یے آپ نے فرایا کہ نماز میسدی اسکھوں کی ٹھندگ ہے ''

## (١٠) نفس وراس كى كيفيات

 بجا لائیں گی، نیری ظمت اور و برہے کو تسلیم کریں گی ، کیونکہ وہ سب کی سب اپنے پر وروگار کی فرماز دارا دومطیع ہیں، اسس میلے کہ وُہ ان کا نما تق اور از سرنو پیدا کرنے والا ہے ، اور یہ تم اشیا اس کے حضور عیو دہت کا قرار کرتی ہیں، فرمان ایزوی ہے وان من شیء الایسج بحسمه الله واکن لا تفقیدون تسبیح ہے ملے (اور کوئی چیزالیسی نہیں جواسے سراہتی ہوئی اس کی پاکی نہ بولے یا ن تم ان کی تسبیح نہیں ہمجھتے ) ۔ اسی طرح ووسری عجدار شاو ہے :

فقال لهاو للارض ائتياطوعاً اوكوهاً قالنا ائتيناطا لُعين (تواس داسمان) اورزيين سے فرايا كرونوں سنے عرض كى مم اورزيين سے فرايا كردونوں حاضر بونوشى سے چا ہے نانوشى سے رونوں سنے عرض كى مم رفبت كے سانند حاضر ہوئے )

عبادت کامد مخالفت نفس ہی کانام ہے کے اللہ نعالیٰ کا ارشاد ہے: فلا تتبع المعولی فیضلاف عن سبیل الله کا داوز خواہش کے بیتھے زمانا کہ تجھے اللہ کی راہ سے بہکاد سے گی)

> اور داؤدعلیرالسلام سے فرمایا : " اپنی خواہش کو چھوڑ دیجئے کیونکہ بیٹوائش فساد کا باعث ہے ' ہے

حفرت بایزیدبسطامی کے بارے میں ایک شہور محایت ہے کہ میب وُہ خواب میں بدار اللی سے مشرف ہوئے توانموں نے پُوچیا ، مولی ! تیری بارگاہ کک رسائی کا کیا طریقہ ہے ؟ ارتباد ہُوا ، اپنے دخواہشان ) نفس کوچھوڑا ورمیری طرف مجا- بایزید بسطامی کابیا ن سے کم

سله ١ بور والي نسنح من وهواك "كالفظ ألرب--

که حم السعبده: ۱۱ سکه ص : ۲۹

ه لا بورى نسخ ى عِارت يول ب واهجوهواك فانها لامنانع ينان عنى فى ملى غيرالهولى -ك لا بورى نسخ مي فقال نبير ب -

له بنی اسرأئیل ؛ بهم ر لا بورواسے طبور نسنے ہیں اس کیت کے بعدیدا نفاظ زائد ہیں ای تذکود و تعبد وہ و فال الله عزوجیل -

اس کے بعد میں اپنے نفس رکی خواہشات ، سے اس طرح با بر کل آبا جیسے سانپ اپنی کینیلی آباد کر اس الله المات المن مختصرير ومحمل مجلائي اسى ميں ب كرتمام عالات ميں نفس سے وسمنى ركھى عالج اگر تو پر بزگارہے تونس کا س طرح می احت ہوجا کہ بوگوں کے ترام اومِ شتبہ ما ل، احسان ، مجرو ہے' الخماد ، ان سے خوف ، امیداور مزید متاع دنیا میں سے جکیجداُن کے یاس ہے اس سے پُوری طرح بے نیاز ہوجا ؟ توان کی طوف سے بطور بدیر، نذران، زکوۃ اورصد قد وغیر کسی بھی چزے منے کی توقع نردکھ، تولوگوں کے اسباب اور وجوہ سے اپنی ٹو آئنس وارادہ محمل طور پر منقطع کرنے۔ یہا ج بک کہ ا پنے کسی الدار بوزیز کے مال کی ورا تت کے بلے اس کی موت کی خوامیش زکر رخلق سے کوشش کے ساتھ علیمدہ ہوجا انھیں ور وازے کی طرح مجھ کہ جو کھٹا اور بند ہوتا ہے، یا انھیں ایک ایسے وخت کی انته مجر جرکبھی کھیل و تیا ہے اور کبھی نہیں ، برسب کچھ فاعلِ دخفیقی کے فعل اور مالک کِومنات کی تدبرہے ہوتا ہے جوکہ اللہ حل شانہ ہے ( ان امور پرغورکر ) ٹاکہ تورب کو ایک جانے اس ما تھ ساتھ بندوں کے دافتیار)کب کوزاموش زکرنا ٹاکہ تومفا تدجریویں بڑنے سے بي جائے، اسى طرح اس بات برجھى نينن ركھ كر بندوں كے تمام افعال الله تعالیٰ كے بغربور منیں ہوتے ناکہ تواپنے رب کو بھول کر بندوں کی سِتش میں نہ لگ جائے، اور توان کے فعل کو صرف انهی کا نعل مرسمجه ورز تو کا فر مور فرقه تدریدین شامل موجائے گا، بلکه کون کهد کروه افعال پیدائش وافزیش کے اعتبارے خدا کے پیدا کردہ اورکسب کے لیا ظ سے بندوں کے یا این حبیا کہ انخرت میں جزا کے طور پر تواب وعذاب سے متعلق احادیث دار دہو گئ میں اور مبدو<sup>ں</sup> کے معاملہ میں خدا کا حکم بجالا ، اور اس کے حکم کے مطابق ابنا حصّہ ان سے حُبدا کر لیے ، اور يهراكس مع تجاوز يذكر والله تعالى كاسحم قائم اور محلوق اور تجه برحاكم ب لهذا توخو وحاكم مت بن ، مخلوق کے ساتھ تیرا رہنامقد رہا ورمقد تاریخی ہے اس کے ظلمت میں جراغ لے کر واخل ہو، اور وہ چراغ کتاب اللّٰہ اور سنّت ِ رسول اللّٰه صلى اللّٰه عليہ وتم ہے۔ حمّاب وسنّت مح احكام سے برگز باہر فركل - اگرتیرے ول میں اجائك كونى خدشر يا الهام پيدا ہوتو اسے تماث

ك لابورى نسخ مي من محطام الدنيا بيرج بمري نسخ مي من احكام الدنيا بيريم نے محطام الدنيا كوسيح سمجه است -

سنّت کی روشنی میں دیکھ! اگر تو کتاب وسنّت میں انس کی حُرمت پائے جیسے واعیٹر زنا، سوم یا فاسن فاجر بوگوں سے میل طاپ، یا اس کے علاوہ دیگر گذاہ تو ایسے وسوسوں کو ول سے دور کر اور كليور وسئ مذا تنين فبول كراور ندان ريعل كر، اور بقين جان كديه وسوسے اور انديشے شيطان كى جانب سے بيں ، اور اگروہ خد شے يا الهام ابسے المورسے متعلق بيں جو كماب وسنت بيں مباح بین مثلاً کھانے ، بینے ، باکس اور نکاح کی خواہشات تو انھیں بھی ترک کر و د قبول مذكر كيونكر يرجبي نزير في نفس اوراس كي خوا بشات كا الهام ب اور شجه تونفس وخوابشات س عداوت ومخالفت كاحكم دياكيا بصاورا كرتواكس خدشت بالهام كى تماب وسنت بي حلت پائے اور در سومت بلبر وہ ایک ایسی بات ہوجے تو تہیں سمجھ سکتا جیسے تھے سے کہا جائے کہ فلال حكرجا واورفلان نيكشخص سے ملافات كرو إحالا كدخدا تعالى نے اپنے علم ومعرفت كى نعمت سے مالا مال کر کے تیجے بے نیازی کی جودولت عطاکی ہے اس کے بیش نظرو ہاں مبانے اور کسی سے ملنے کی تھیں کوئی حاجت نہیں ، توایسے میں تو قعن کراور وہاں جانے میں حباری زکراور ول میں سوچ کر آبایہ الهام ذات باری کی جانب سے ہے اس بھل کروں؛ میکر اکس کے اختیار كرنے میں مزیدا نتظار كر، اور يه الهام فعل خداوندى تب ہوگا جكبريه الهام باربار دُمرايا جائے ، اور تخصیلدی مانے کا کم ویا جائے ، باکوئی البہی علامت ظاہر ہوجو اہلِ معرفت پر نلا بر بواكرتى كي جعي صاحب فهم وفراست اولياء ، اورصفت اوراك مع منصف ابدال ہی تھجہ یا نے ہیں بدا کچھے اس امریم عجلت بنیں کرنی چاہیے، کیونکہ تھے معلوم بنیں کراس کا انجام کیا ہوگا اور مرضی خدا کیا ہے؛ اور نرہی تھے اس بات کا علم ہے کہ اڑا گئی کے طوریر اس میں الله تعالیٰ کی طرف سے فقتہ ، ہلاکت اور مکر و فریب موجو د ہے ، لیس اس وقت یک صرر جب تک کرخوالندتعالیٰ تیرے اندر داکس کام میں ،متعرف نرہوجائے، اور حب تیرا على مك رخالص فعل حق باتى ره كيا اوراس صورت بين بحجه ويال مد مجى حايا كيا تو اكس صورت میں اگروہاں کوئی فننہ درکیتیں آگیا تو تجھاس سے محفوظ و مصنون رکھا جائے گا کیونکہ ا لله تعالیٰ اینے فعل پر نیچے تھی عذاب میں مبتلا نہیں کرے گا ، کیونکہ عذاب دراصل کسی کام میں د ارادہ ومرضی مولیٰ کے بغیب تیری دخل اندازی ہی کی وجہ سے اُنا ہے، اوراگر توحیقی

حالت لعينى مقام ولايت پرفائز ہوتو اپنی خواہشات کی منالفت کر اور تمام عالات بیں حسکم خدا وندی کی یا بندی کر- ا مرالنی کی پروی کی دوصورتیں ہیں سپلی بیکر توونیا سے اس ندر ( غذا ) حاصل کرے بسے نفس کا تن اوا ہوجائے اورلذت کو ترک کرکے فرائض کی اوائیگی میں مشغول ہوجا اورتمام ظاہروباطی گناہ چور وے ۔وورری صورت باطنی امرسے معود ہونا سے اور بروہ سے جس ك زريع سه وه ابنے بندے كوام وننى كى تكفين كرا ہا اور ياطنى امرائس مباح بيں پايا جانا حب كالزليث مين كوني كم نهيل ہے كيۈكديز نويقبيل نهي سے تعلق ركھا ہے اور نراس كا را بطر امر واحب سے ہے، بکدیروہ مہل امرہے کہ اس میں بندے کو اختیار دے دیاجا تاہے کر وہ اس میں اپنے اختیارے جیسے بھی چاہے تھون کرے ، اس بے اسے مباح کا نام ویا گیا ہے ، اس میں بندہ اپن طرف سے کوئی نی بات زکرے بکہ اس میں حکم کا انتظار کرے ، جب حکم لیائے تواسے بجالائے۔ اس وقت اس کی تمام حرکات وسخنات اللہ کے امرسے ہی ہوں گی ، جس کا عكم ترليت ميں ہوگا اسے ازروئے شرع، اور حس كا حكم شرليت ميں نہيں ہوگا' اسے از روئے باطن بجالائے گا ،اس کے بندہ پُوری طرح ا الر حقیقت کے زُمرے میں شامل ہوجائے گا ،اور حں میں امر باطن موجود نہ ہونو وہ صرف فعل اللی ( تعدیج ض ) ہوگا جھے عالت تسلیم کہتے ہیں۔اگر توحى التى توكرمانت محود فنا بير فاكر بو، ادريهالت الذك يك شكسه دلول، موحدول، عارفون ،ارباب علم ودانش ،سرداروں کے سروار ،خلق کے کوتوال اور گھبا بؤں، ووشان حق اورخاصّان بارگاہ کو حاصل ہوتی ہے ، توان حالات میں امرالہٰی کی پروی یہی ہے کہ توخوہ ا پنا مخالف ہوجا، نوت وطاقت سے بزار اور دنیا و اُنوت کی تمام چزوں کی طرف لینے ارا د<sup>سے</sup> سے بری ہوجا۔ اس کانتیجریہ ہوگاکہ تو دنیا وسلطنت کی بجائے باوشا وحقیقی کاستجا غلام بن أبگا امرحیٰ کا بندہ ہوگا اپن خواہش کا نہیں، ایسے میں تو وایر کے ہاتھوں میں طفل شیرخوار ، خسل وینے والے کے سامنے میت اور طبیب کے سامنے بہوش مریق کی طرح امروہنی کے علاوہ ويكرتمام امورمين ببروش اورب اختيا ربوجا في كا

www.maktabah.org

## (۱۱) معاشی نگی میں مانوں کاطرز عمل

اگرتی معاشی تنگی کے دوران نماح کی نوامش پیدا ہو، حالانجائی وقت تو اس کا بوجے
انتظار
المحانے کی سکت نہیں رکھا تو تو اس معاطے کے حل کی اللہ تعالی سے امید کرتے ہوئے انتظار
کر کھی کی تورت سے نیرسے اندر پر نوامش پیدا ہوئی شاید دہ پر نواہش نیرسے دل سے مٹاشے
یا دہ اس نوا مہش کی تحیل کا سامان اس طرح اپنی بشش وعطا، نرمی و سہولت اور برکت سے کا فی
وشافی طور پرمہیا فرما دسے گا کر نہ تو دنیا میں اس کے بوجھ سے ہے گا اور نہ یہ خرت میں برس بیام صیب سے کا باعث ہے، بھرا بنی نواہشات پر صراور تقدیر پر داحتی دہے کے سبب اللہ تعالیٰ تیرا
علام اردشاکر دکھد سے گا، اور سے گئاہ سے نیکے کی صمت کی قوت میں زیاد تی عطافر مائے گا۔ صبر
کے بعد جو نعمت کھا بیت اور سعادت کے طور پر اللہ تعالیٰ نے تجھے عطاکی ہے ، اس وقت مرتب کے سام برا بنی نعمت کی ذیا دتی کا وعدہ تو کر ہی رکھا ہے،
برل جائے گا اور اللہ تعالیٰ نے شکر کرنے والوں پر اپنی نعمت کی ذیا دتی کا وعدہ تو کر ہی رکھا ہے،
ارشا دباری ہے:

لئن شکوتعرلان بید تکرولمئن کفی تعدان عذابی نشدید ن<sup>ن</sup>د داگراحسان ما نوگے تومی تمهیں اور دُوں گاا دراگر نامشکری کروتومیرا عذاب سخت ہے،

اوراگروہ (خوائمش) زاحقہ نہیں ہے تواس سے بلے نیازی میں ہے کرنفس چاہے یا نے اپنے اسے دائروہ (خوائمش ) زاحقہ نہیں ہے تواس سے بلے نیازی میں اللہ نعالیٰ کے نے اسے دلے میں اللہ نعالیٰ کے اسے ما ورنقد برخداوندی پراس کے فصل وعطاکی امید کرتے ہوئے راضی ہوجا۔ اللہ کافر مان ہے :

انسّها يوفي الصابودك اجوهم بغير حساب - (صابرون بي كوان كاثواب مجرلور اورب حياب دياجات كا)

#### (۱۲) مال ودولت

اگر تھے اللہ تعالیٰ مال ودولت عطافر مائے اور تو (اس مال ودولت کی وجے ہے) اسس کی عباوت سے منہ بھرلے تو دنیاو انرت میں اللہ تعالیٰ تیرے لیے تجابات قائم کر د سے گا ،اور مائے ہوا دستے منہ بھر تھے ہے۔ اللہ تعالیٰ تھے سے مال ودولت کی وہ نعمت بھی تھین سے اور تیزی مالت بدل ڈالے اور منع رحقیقی ، اللہ تعالیٰ تھے سے مال ودولت کی وہ نعمت کی طون مشنول ہونے کی مزا کے طور پر وہ تھے سکین کروے ، اور اگر تو نے مال ودولت کو عباوت اللی کے فرالفن کی بجا اور ی میں حائل نہ ہونے دیا ، تو وہ مال د بہیشہ کے لیے ، تجھے بشن دیا جائے گا اور اکس میں سے وردہ بھر کمی نہ ہوگی ۔ مال ودولت تیر سے خادم اور تو اپنے مولیٰ کا خاور مربی ہو نیا میں نازولعت کی زندگی گزارے گا اور اکش میں بھی حبات الما وی میں اعو ، از واکرام کے ساتھ صدیقین ، شہداء اور صالحین کی دفاقت میں ہوگا ۔ حبت الما وی میں اعو ، از واکرام کے ساتھ صدیقین ، شہداء اور صالحین کی دفاقت میں ہوگا ۔ حبت الما وی میں اعو ، از واکرام کے ساتھ صدیقین ، شہداء اور صالحین کی دفاقت میں ہوگا ۔

## (۱۳) تسيم ورضا

نعتوں کے صول اور صائب سے بچنے کی کوئٹش نیکر ، نعتیں اگر نیا مقدر ہیں تو وہ بچھ ل کر
دہیں گی جا ہے نؤ کو نعیں طلب کرے یا نا پہند کر کے ۔ اسی طرح اگر صیبت نیری قسمت ہیں ہے
اور تیرے بلے اکس کا فیصد ہو پچا ہے توخواہ تو اسے نا پہند کرے یا وکھا کے فریسے اسے ہٹا نا
چاہے یا صبراور جلدی جلدی اللّٰد کو راضی کرنے کی کوشش کرے تو بھی وہ مصیبت تجھ پر آگر دیگی
علم اپنے تما م امور خدا ہی کے سپروکر دیے ناکہ وہ خو د تیرے اند جلوہ گر ہو۔ اگر تجھے تعمیں عطا ہوں تو
شکر بجالاتا رہ اور اگر آزائش کو جس آئوہ ہو ایس محدوم اور فعا ہوجا ، اور یہ محدومیت ان حالات کے خاط اس آزائش کو فرمت تھے وا باخود اس میں معدوم اور فعا ہوجا ، اور یہ محدومیت ان حالات کے اندازے کے مطابق ہوجن سے تو اس خدا کے قریب منازل کی طرف

له معری نسخ مبارت یول سے ، فالنعماء الباك جكردورر فسنخ میں فالنعماء واصلة الباك سرى نسخ میں فالنعماء واصلة الباك س

نتسقل کیاجارہا ہے جس کی عبادت اور جس سے تعلق کا تجھے تکم دیا گیا ہے: 'اکر" رفیق ا علی'' یہ تری رسائی ہوجائے اور اس وقت بھے سلف صالحین ،صدیقین اور شہداء کے مقام پرفائز کردیا جا اورتو اپنے سے پہلے بارگاہ خداوندی کی طرف گزرجا نے والے ان بزرگوں کے منازل ادر مقات کا مشاہرہ کرے ، حبفوں نے قربِ خداوندی کی سعادت صاصل کی، اور اس کی بارگاہ سے نعمبیں، مسرتیں اورامن وابواز کے انعامات حاصل کیے ، مصائب کو اپنی طرف اسنے دے ، ان کا راستنہ چپوڑ وے، اور د ماؤں کے دریلے اُن کی راہ بند نرکزے مصائب کے آنے پرکسی قسم کی جزئافن ز کرکیزنکه ان مصائب و الام کی تحلیفیں دوزخ کی اگ سے زیا دہ تحلیف دہ ننیں ہیں ۔ زمین واسما<sup>ن</sup> میں رہنے والوں میں سے عظیم الرتب سہتی اور مخلوق کے آقا ومولی حفرت محمصطفیٰ صلی الشرعلیہ وسلم کا ارشاد را ای ہے کہ دوزخ مومن سے کھے کی اے مومن إطلای گزرجا إلى تيرے ذور كى جل ميرے شعلے کی بھڑک کو بھیا رہی ہے او کیامومی کاؤہ نورجو دوزخ کی اگر کھیا رہا ہے وہی نورمنیں ہے جب ونیا میں بھی مومن شاد کام تھا ، اور بھی نور مطبع و عاصی کے درمیان باعث انتیا زہے لیس بھی نورترے مصائب و افات کے شعلوں کو کھائے گا-لندا تجھے جاہیے (ایسا مقام پیداک کم رصائے اللی کے مصول اور صبر کی ٹھنڈک سے اپنے مصائب کی حدت اور گرمی کجھا دے، یہ أزمائش تج بلاك كرنے كے ليے نيس بكر تھے أزما نے ، نيرے ايمان كى استقامت كاجائزہ لینے ، ترب ایفان کی بنیادیم ضبوط کرنے ، اور بھے تجریراللہ کعالیٰ کے اظہار فوز کی خوتنجری فیف ا في سے مالله تعالی کا ارشاوس،

ولنبلوتكوحتى نعلد المجاهدين منكروالصابرين ونبلوا اخباس ككدر اورخرور

کے معری نسخ میں عبارت یوں ہے والا تقف والا تجنع ہے ۔ الاہور والے نسخ میں والا تقف بدعائك فى وجهها بحديم نے اسى كے مطابق ترجركيا ہے۔

که ۱۹ منفی عبارت نوئید قاعدة يقينك به جيم معرى نفي س توثيق عودة يقينك به م من موزالذ كرك مطابق زجركيا ب-

سه محمد: ۳۱

ہم تجھے مانچیں گے بہان کم کر دیکھ لیں تھارے جہاد کرنے والوں اور صابروں کو اور تمعاری خریں آزمالیں )

پھرجب اللہ کے ساتھ تیرا ایمان بہتہ ہوگیا ا درانس کی تقدر پر ٹورے تقین کے ساتھ تورانی ہوگیا، اور پراکس کی طرف ہے ہی توفیق ارزانی اور فضل واحسان کے نتیجے ہیں ہوتا ہے، تو تو عمیشد کے لیے صابراوراس کے احکام کے آگے برسلیم فم کروے ، اپنے لیے اورکسی وُوسرے کے لیے کوئی ایسی بات پیدا نہ کرجوامروننی کے دا زے سے با برطلی سُوئی ہوا ورحب اللہ تعالی كركسي كاكوئى معامله مجائے تواسے فورسے كن اور كالانے ميں جلدى كوكم سن كرارام سے س بیر کمبراکس کی دائیگی کے بیے فورا کوشاں ہوجا۔اس موقع رفعلِ خدادندی اور تقدیر کا بهاند نینا بكر مح خداوندي كي لوائيكي كے سلسله میں اپنی پوری کوشش اور طاقت خرچ کر ، اپنی پوری کوشش کے با وجود بھی اگرام النی کی بجا آوری میں کمی یا کوتا ہی رہ جائے تو عاجزی وزاری سے ساتھ ضدا سے الباكر إ اورمعافى مائك، اور مخ خداوندى كى تعيل ميں كوتا ہى اورعبادت اللى كے ترف ہے وقومی کے اسباب پرخورکر، شایکر الحام الهی میں یہ کونا ہی تیرے بلند بانگ دعووں کی خوشت دورانِ عباؤت بے ادبی ، تکتبر، اپنی قوت وطرائی کے فخر ، اعمال پرخود مبنی اور اللہ تعالیٰ کے ساتھاپنے فنس اور مخلوق کو شرکی کرنے کے سبب ہو ، اور اللہ نے بچھاپنے وروازے سے دُور کردیا ہو، ادرا پنی عباوت وخدمت سے معزول کر دیا ہو، ادراس نے اپنی توفیق کی امداد تجرے روک لی ہو، اور تجوسے اپنی عنایات و الطاف اٹ اٹھالی ہوں اور ناراضگی کے سبب تجهة يرى دنياكي أزمائش ،خوابشات اوراكرز و و اميدون مين شغول كرديا بر ، تميين علم نهين کہ برساری جزیں تجھے اپنے مولی سے غافل کر دینے والی اور جس نے بچھے پیدا کیا اور پر وژش کی

له معرى نسخ بين مبارت اس طرح سب فا ذا نبت مع المخنلق إيمانك اوريه إكل غلط ب- كم معرى نسخ بين مبار وصد ك عن التشوق لطاعتهٔ سيح يجدد ومرس نسخ بين وصدك عن التشوق بطاعته بعداد دين زياده معجم معلوم بوتا ب-

سم مرى نسخ سي لعل ذالك لشوم دعائك بعج معطب صيح لبشوم دعاويك ب-

اور پرونیری مال ومناع کا مالک بنایا اور عنایات کیں اس کی نظر کرم سے محروم کرفینے والی ہیں۔ خیال کر ، اکدیرین دغیراللہ انجھے لینے رب سے غافل فرکر دیں ، اللہ کے سوا ہرشے غیراللہ ب توالنَّه كَ مَقابِلِهِ مِن فِرَالتَّهُ وَقِولَ مِرْ اس بِلِي كُواس نِي تِحْفَانِ فِي بِيداكِيا سِعِ إغرالله يم شغوليت ومويت كي وجرس الله سے الله سے الواص كركے لينے او پرظلم نركر، ورز اللہ تجھاليسي ال يں هونک دے گاجس كا ايندهن أوى اور تيفر ہيں ، اس وقت تو تر مندہ ہوگا گريہ ندامت كو ئي فائده نبيل وسدكى ،اكس وفت تومغدرت بيش كرس كايكن تيراكوني عذرقبول زموكا ، فرياد كرك كابيحن فريا درسى منبس موكى، التُدتنعالي كى رضا طلب كرسه كا مكر خلاراضي نهيس موكا، اپني عنطبوں کی اصلاح اورکو تا ہمیوں کے ازائے کے بینے تو دنیا میں والیں ہونا چا ہے گا لیکن الیسا نبيل بوسطے كا ، اپنے كپ پر رحم كها اور شفقت كر ، اور عفل وعلم ايمان ومعرفت كې صورت بيس تصحواً لات عطاميك كي بين الخين اطاعتِ اللي كے كام مين استعال كر، انهي بتھيارون کی مدد سے تقدیر اللی کے اندھیوں میں و اپنے مصائب سے بارے میں ) نور بدایت طلب کُ اور امروننی کی یا بندی کر، اوران کے ذریعے سے اپنے مولی کا فرب حاصل کر ، امرونہی کے علاوہ تمام اموراسی ذات کے سپرد کرد ہے جس نے تھے پیدا کیا اور وجود بخشا ، اور حبس نے تجھے مٹی سے پیداکیا ، بھر رپورٹس کی ، بھر مانی کے قطرے سے ایک محمل انسان کی صورت میں بنایا ،اسس کی نا فرمانی زکر ، اس کے حکم کے خلاف کوئی ارادُهٔ کراوریز اس کی نہی کے لغبیب کسی چیز کو بُراسمجھ - ونیا و اخرت میں اسحام خداوندی پر اکتفاکر ، اور دونوں مقا مات میں اس کی نے کو ہوئی ہیزوں کو بُراجاں ، تری برمراد اُسی مراد کے بابع ادر بر کردہ اس مردہ کے سا تقوالبتر ہو ، حب تو عمر اللي كا يا بد بوجائے گا تو تمام كا نات ترب عكم كى تا بع ہوگى ، حب تواں کی منع کردہ چیزوں کو تا اسم کے گا، توجهاں کمیں بھی ہوگا تمام ناپیندیدہ انتیا تھے سے وُور بوجائيں گی ، الله تعالیٰ نے اپنی لعف کتا بول میں فرمایا ہے کہ اے اولاد اوم! میں اللہ ہوں، مرے سواکوئی معبود نہیں ،جس ہیز کو کہ دبتا ہوں گئ وُہ ہوجاتی ہے لہذا تومیری الماعت كُرْناكُ يَحْصُرِي إِبِي طرح بنادوں كو توجس پيزے العنظ كامكر كرے وُہ ہوجائے اور فرماياكم اعددنیا ا جویری طلب كرت تواكس كے ویچے جاك اور بوترے ویچے جاكے اعمية

پریشان رکھ اجس وقت خدا تعالیٰ کی نہی کی بات آجائے تواس کے آگے ترسیم تم ، بےلس زخی ول، داس کے علاوہ بنگ سینہ ، مُروہ جسم ، خواہشانت اور دوایات سے پاک ، بشری عوارضات سے مُرِا، شہوات سے آزاد ، گرے بؤے تاریک خالی مکان کا ساکن ، اور معدوم وبے نشان ہوجا، اکس وقت گویا تیرے کان داس امرالنبی کے علا دو سننے سے) بہرے تیری انگھیں بٹی بندھی ہُوئی دکھیاری یا ماورزاد اندھی ہوجائیں، اورنیرے ہونٹ د ایس کے متعلق کچھ بولنے سے) زخمی یا سوج ہوئے ہوں اور تیری زبان کی کیفیت بر ہوگو یا گونگی یا تونلی ہے، اورزرے وانتوں کی مثال ایسے ہوگر یا تکلیف اور وروکی وجرسے ان کے مسور حوں یں بیت بھری ہے اور تبرے ہاتھ شکل اور کسی چرکو کوٹے یا اٹھا گئے سے عاجزی کی صورت اختیار کیے ہوئے ہوں ، نیرے دونوں پاؤں زخمی ( امرالنی کی نما لفت بیں چلنے سے )اورلرزیدہ و شل ہوں، تیری نفسانی خواہشات ختم ہوکررہ جائیں اور پُوں معلوم ہو کریے توت اکس کے علاوہ کسی اور بات کی طوف نکی ہُوئی ہے لورتیرے بیٹ کی کیفیت یہ بور گویا سیرسے اسے کھا كى كى فى خوابش بى نبير ب ، تيرى عقل يرجنون اورجم ايسے مردكى طرح بوجائے جے قرى طرف اٹھا كرلايا كيا ہو ، تھے احكام الني كوغور سے مُن كر اُن كى اوائيگى كے يا جلدى كوشش كرنى چاہيے، اسى طرح قضا و قدركے سامنے فانى اور معدوم تم يو كرمنه يا يہ اپنے آپ كو رو کناچاہیے، داپنے مرض میں) دوا کے طور پر بھی شربت استعال کر، اور (بیمارجسم کے لیے ) یہی غذا رکھ - اللہ تعالیٰ کے فضل وکرم اوراس کے حکم سے نفسانی خواہشا ت اور كنابون كى تمام بماريوں سے مجھے شفائے كا مانصيب بوگى -

## (سم ۱) منفبولان بارگاه

اسے خواہشات کے بُجاری! مغبو لانِ بارگاہ کی ممسری کا دعویٰ نرکر با اسس لیے کم تو اپنی خواہشات کی پیروی کرنا ہے اور وُہ اپنے مولیٰ کے مطبع و فرما نبردار ہیں، تیرامطح نظسر دنیا ہے حبکہ ان کا منتہا ومقصور عُقبیٰ ہے ، تیری نگاہ دنیا پڑنجی ہُو ٹی ہے جبکہ وُہ اسما ن زبین کے پروردگار کے دیدار کی تجلیات سے مشرف ہیں۔ تیرا دلی نگاؤ مخلوق کے ساتھ ہے حبکہ

ان کا روحانی رستند مالک وش کے ساتھ والسند سے توہ نیا دیے سا زوسامان میں جس بحر کو و بچشاہے اس کا گرفتار ہوجا آہے تکین اُن کی تگاہ متاع دنیا پرنہیں بکران کے خالق پر ہوتی ہے جسے اللهرى الكحول سے نهيں (ملكه ديرة باطن سے) ديكھا جا سكتا جو وه ركروه اصفياد متاع دنيا سے ) نجات حاصل کرکے فاٹز المرام ہو گئے لیکن تو ایجی کے اپنی خوامشات میں گر فتار اور اسبابِ ونیاکا اسبرہے، وہ مخلوق ،خواہشات اور ارادے وارزؤں سے نکل کرخدائے برز کے قُرب کی سواد ماصل کرگئے اوراللہ نے انھیں منتها ئے عباوت لینی طاعت، حمدا وزننا کے بلند مفامات پر فائز كرديا، يرالله كافضل وكرم ب جعه وُه جِا بناب عطاكرنا ب، چاپخه وه طاعت اور عمدوثنا پر بهيشه كيدي كاربند بوك اوروه اسسي اللذكي توفيق اورعنابت سيمسي كليف اورمشقت کے بغیر نہایت کسانی کے ساتھ مصروف رہے ایہان کک کرجباوت اور الماعت ان کی رُوح اور غذا بن گئی اورونیاا اُن کے بلے نعمت اور سرور بن گئی ہ گویا دنیا ان کے بیاے ہشت ہے اس یا کے کم وہ مناعِ دنیا میں سے کسی بھی تیز کرو یکھتے وقت اس کے خابق اور پیدا کرنے والے کے فعل پر نظر رکھتے ہیں رکس نہی وہ مبارک لوگ ہیں کہ) ان سے زمین واسمان کا ثبات اور انہی کے ذریعے زندول ادر مردول کا اسرام وسکون فائم بے کیؤکد انھیں اللہ تعالی نے اپنی زمین کے لیے ایک مركز بنايا ہے ، اوربرايسے پهاڑ كى طرح بين جواپئ مجر فائم ہے لهذا حجفيں ماں باپ اور آل اولاد مجی اینے ادا دے سے بازنہیں رکھ کی ، توجی ان کے رائے میں اکر مزاحمت نرکر ، وہ اپنے رت کی ہترین مخلوق ہیں ، جنیں اس نے پیدا کرکے د فیضا ن کے یعے ، زمین میں پھیلا دیا ہے حبيتك يرزيين وأسمان قائم بين، الله كى طرف سے ان يرسلامتى ورعمت كا زول بو-

#### (۵۱) نوف ورجاء

ایک دفعر میں نے خواب میں دیکھا کہ میں سعید کی مانندایک عبکر میں ہوں اور اس میں کچھ

له معرى نسخ ير مبارت اس طرع ب وصايرت الدنيا اذ خداك فى حقهم نقمة وخذياً ابن سياق كله معرى نسخ ير معادة وخذياً ابن سياق كل كاذ ف يد ملط ب السيح فى حقيم نعمة وحزياً ب -

وگ ما م منوق سے الگ تعمال بیٹے ہیں، یس نے کہا اگر بہاں فلاں بزرگ ہوتا تو وہ اسفیں ہو آت کوتا اورادب سے انگ تعمال بیٹے ہیں۔ اردگر وجع ہو گئے اور ان ہیں سے ایک کھنے لگا آپ کو کیا ہے۔ اپنی گفت گرا سے ہیں کیوں نہیں مجھ التے ہیں سے کہا اگر تما داخیال ہے تو بسراللہ ابھر ہیں نے اپنی گفت گراس طرح فروع کی اگر تم محفوق سے اپنے تمام تعلقات منقطع کر کے توق کی طرف کئے ہو تو چواپئی ذبان سے بھی دوگوں سے کچھ انگو، اور حب تو نے سے سوال نز کرنے کا بور کو بان لو دل سے بھی سوال نز کرو، اس لیے کہ ول کا سوال زبان کے سوال کی طرح جا وراچی طرح جا ن لو کر تیز و تبدّل اور ہو تت و ذکت کے بارے ہیں ہر دوز اللہ تعالیٰ کی نئی شان ہوتی ہے ، ایک کر تیز و تبدّل اور ہو تت و ذکت کے بارے ہیں ہر دوز اللہ تعالیٰ اسافلین بنا تا ہے، پھر علین والوں کو اسفل السافلین میں گرانے کی دیم کی دیتا ہے ، اکس وقت ان کی اگر زو اور اُم ید میں والوں کو اسفل السافلین والوں کو تم پیشر اس حالت ہیں دیکھنے سے ڈورا کو اسفیل السافلین والوں کو تم پیشر اس حالت میں دیکھنے سے ڈورا کو اسفیل السافلین والوں کو تم پیشر اس حالت میں دیکھنے سے ڈورا کو اسفیل السافلین والوں کو تم پیشر اس حالت میں دیکھنے سے ڈورا کو اسفیل السافلین والوں کو تم پیشر اس حالت میں دیکھنے سے ڈورا کو اسفیل السافلین والوں کو تم پیشر اس حالت میں دیکھنے سے ڈورا کو اسفیل السافلین والوں کو تم پیشر اس حالت میں دیکھنے سے ڈورا کو اسفیل السافلین والوں کو تم پیشر اس حالت میں دیکھنے سے ڈورا کو اسفیل السافلین والوں کو تم پیشر اس حالے میں دیکھنے سے ڈورا کو اسفیل السافلین والوں کو تم پیشر اس حالے میں دیکھنے سے ڈورا کو اسفیل السافلین والوں کو تو تیں جو کیا گھران ہوگیا۔

## (١٩) توكل ورزق طلال

ور لا داسطراکس کی منایت سے مورم ہواہے۔ مخلوق علال روزی جور اپنے کسب سے عاصل اور بلا داسطراکس کی منایت سے مورم ہواہے۔ مخلوق علال روزی جور اپنے کسب سے عاصل ہوتی ہے۔ اس لیے جبت کرے خلوق سے تیرا ہوتی ہے۔ اس لیے جبت کرے خلوق سے تیرا برکشتہ قائم ہے لینی توان کے دست بنشش وعطا پراپی نگا ہیں نگائے ہوئے ہے اور اپنی خرورتوں کے بیان کے درواز وں کے طواف کر رہا ہے ، تو تُو اللہ کے ساتھ مخلوق کو شریب شہر انے کے بیے اُن کے درواز وں کے طواف کر رہا ہے ، تو تُو اللہ کے ساتھ مخلوق کو شریب شہر انے کے بیے اُن کے درواز وں کے طواف کر رہا ہے ، تو تُو اللہ کے ساتھ موالب تگی منقطع کر لی اور جرم کا ادبی ایس کا شرکی بنانے سے تو ہر کرکے ملال روزی کے کسب میں شغول ہوگیا اور اس جو گیا اور اس می کواپی غذا بنایا ، اور اس می طمئن ہوگیا لیکن ان ساری یا توں کے باوجود اپنے ملال روزی کے کسب میں شغول ہوگیا اور اس کے ملال روزی کے کسب میں شغول ہوگیا اور اس می کواپی غذا بنایا ، اور اس می طمئن ہوگیا لیکن ان ساری یا توں کے باوجود اپنے ملال روزی ہی کواپی غذا بنایا ، اور اس می طمئن ہوگیا لیکن ان ساری یا توں کے باوجود اپنے ملال دوزی ہی کواپی غذا بنایا ، اور اس می طمئن ہوگیا لیکن ان ساری یا توں کے باوجود اپنے

پروروگار کے فضل و عنایت کو مجول گیا ، تب بھی تومشرک ہے ، مگر م نثرک بھے کے مقابلے میں بهت معولى بعينا نيراس وقت النُّدتعالى تجه اپنے خاص نصل اور عنايت سے عجاب بيس رکھے گا ، اور مزا دے گا ، پھر حب تونے اس سے بھی نوبر کرلی، اور ترک کو در میان سے دور كرديا ، اوراين قوت ، اسباب اور بزيراعمادكى بجائے تون عجد بياكر الله تعالى بى رازق ، مستب الاسباب ، اور دمشکلات میں ) کسانی پیدا کرنے والا ہے، اور رزق حلال کی توفیق اسی لمندو با لاؤات کی طرف سے ہی ارزانی ہوتی ہے ، تمام صلائیوں کی توفیق وہی عطا کرتاہے اور رزن کے سارے خوا نے اسی کے ہاتھ میں ہیں ، کھبی تو وہ محنت اور کسب کے وریعے اور محيى بلاواسطه وسبب محض ابين خصوص فضل سے عطافر ماديّنا ہے ، كيس اگر توسب كي هيور كر الله کی طرف موٹا ، اوراپنے آپ کواس کے سپروکردیا ، تواس وفت اللہ نیرے اور اپنے فضل کے ورميان حجابات أثما له كارتير حسب حال نعت بين زيادتي عطا فرائے كا اور اپني عنايت ساس طرح برشكل أسان كروك كا جيد ايك مهر إن اوردوست طبيب مريق كے ليے تدابر كراب، يالله تعالى كى خاص الداد بي وريع وريع وريع وريع كالم ون ست بھاتا ہے اور تھے اپنے فقتل وکرم سے مرود کرتا ہے، جب زرے ول سے تمام اداد سے ، خوامنتات اورمطالب مراج مبائيس كقرتوالله كارادب كيسوا تبرس ول يس كيف باقى نهين ربے گا ، اور حب وہ یا ہے گا کر تراوہ حقہ ہ ترے معتدر ہو جا ہے اور جس میں ترے بغیر كسى دُور كاكو في حقر نبيل ب تخفي عطا فرمائے تودہ تیرے ول میں اس كى طلب اورخواش پیدا کردے گا ، اور ماجت کے وقت بھے تیرا وہ حقہ مرحمت فرما دے گا۔ انس کے بعد شکر اُڈا كرنے كى نوفىتى عطا فرمائے كا ، اور خلاوے كاكر برنعت اسى كى طوف سے ہے اور وہى اس كا بھیجنے والا اورعطا کرنے والا ہے۔اس وقت تو النّہ کا شکر بجالا نے گا اور اچھی طرح جات گا<sup>'</sup> چا پنے رہے سے لوگوں سے باتعلق اور دور رہنے اور نیرے ول کے ماسوی اللہ سے خالی

سله مصری نشخے کی مارت اس طرح سب تعربوفقك و بعدفاك اند مند اس میں شکر کا دُرنبیں ہے ، شخ عبدالتی محدث دہلوی کی ترج کا تمن پوك ہے تعربوفقك بشكوم و يعوفك اند مند-

رہے کا موجب بنیں گی۔ اس کے بعد جب تیزا علم اور تقین نچتہ ہوجائے گا، تیزا سینہ کھل جائے گا قلب منور ہوجائے گا بارگا و ایز دی ہیں تیزامقام بلندا ور قرب زیادہ ہوجائے گا اور تیری لیا قت امات امراز النی کی تفائلت کی وجرے بڑھ جائے گی، تو اس کے فضل وکرم اور عنایت سے تیری شرافت اور بزرگی کے باعث بیزاحقہ ملنے سے بیلے بچھے بتلادیا جائے گا کو تیزاحقہ مب آئے گا، اللہ تعالیٰ کا مان الحدید،

ع : وجعلنا منهد المئة يبد ون بامرنالتاصيدوا وكا نواباً يا تنا يوقنون لو داورم نه ان بين يجوالم بنائر كربهار عمي تناته وكيالفون مركبا ودوه بمارى آيتون پرلقين لائه تها اسي طرح دوري جگرارتنا و به :

والذین جاهدوا فیتالنهدینهم تشکنات و اورهمفول نے بھاری را ویس کوشش کی م خورم انھیں اپنے راستے دکھائیس گے )

ایک اور مقام پرارشادی:

واتقو االله و بعلمکو الله و اور الله سے ڈرواور الله تمصین کھا تا ہے )

بھر تجھے ظاہری اجازت کے ساتھ جس میں کسی شک وث بر کا غبار نہ ہوگا ، ایسی وبیل کے
ساتھ جو ان قاب کی طرح روشن ہوگی ایسے لذیر کلام کے ساتھ جو ہر لذیذ شے سے زیارہ لذیڈ ہوگا ،
اورا یسے انہا م کے ساتھ جو بلاٹ بر پیا ہے اور خطرات نفسانی اور شیطان لعین کے وسوسوں

یک وصاف ہے عالم میں تصرفات کی قوت نجشی جائے گی۔ اللہ تعالی نے اپنی بعض کیا بول
یں فرایا ہے ،

یابن آدم انا الله لا الله الا انا اقول الشی کن فیکون اطعنی اجعلك تقول الشی کن فیکون اطعنی اجعلك تقول المشی کن فیکون است بنی آوم میں الله بول ، میرے سوا کو فی عباوت کے لائق نہیں ، میں جس تیز کو کھیاں ۔ اے بنی آوم میں اللہ بول ، میری فرما نبرواری کرتا کہ تیجے جبی ایسا بناووں کہ توجس چر کو کہنا ہوں ہوجا تی ہے ، میری فرما نبرواری کرتا کہ تیجے جبی ایسا بناووں کہ توجس چر کو

کے ہوجا وہ ہوجائے۔اللہ تعالی نے اپنے اکثر انبیاء واولیاء اور بنی ادم میں سے اپنے دوسرے مفہول بندوں کو نہیں مقام عطا فرمایا ہے۔

## (14). واسطرُمُرُث

الند تعالیٰ کی توفیق اوراس کے فضل سے جب تواس کی بارگاہ یک پہنچ گیا اس کی بارگاہ یک پہنچ گیا اس کی بارگاہ یک بہنچ گیا اس کی بارگاہ یک بہنچ کیا اس کے اور اس کے اداوہ اور قدرت میں اس طرح فنا ہوجائے کر نہ تجھا پنے اندرکسی ممل وحرکت کا اختیار باقی دہے اور نہ ترک وریلے محلوق میں (اراوہ وفعل ایزدی کے بین کوئی حرکت ہو، بلکم بر محم اور فعل اللہ بہی کے اداوہ ونشائے محل میں اکئے، بہی وہ فنا کی حالت ہے جے وصول الی اللہ موسوم کیا جا تا ہے اور بارگاہ الوسیت کا یہ وصول مخلوفات میں سے کسی کی طرف معووف طریقوں کے وصول کی طرح نہیں ہے۔ ارتباہ ہے ۔ ارتباہ ہے :

لیس کشله شی و هوالسبیع البصیری الدّجل تان کی شان اس سے کہیں بلند و
بالا ہے کواسے الس کی نخوات برقیاس کیا جائے یاان کے ساتھ اسے شبید دی جائے
اور بارگاہ ایزدی تک رسائی تواللہ کی توفیق سے اہل وصول کے ہاں مودن ہے۔ اس بارگاہ و
قدس میں رسائی حاصل کرنے والا برواصل دو سرے سے الگ ہے اس میں کوئی کسی کا شرکیہ
منیں ، اکس سے میں تمام دُسل ، انبیاء اور او لیا کے مقابات علیمہ علیمہ ہیں ، ان میں سے
کوئی جی دو سرے کے امراد سے اگاہ منیں ہوتا ، یہاں مک کر اس راہ میں تو بساا وقات
منیخ ایسے مرید کے مقام سے اشیا بنیں ہوتا اور البسام بیرجس کی دوحانی سیرا پنے سینے کی
بنیزوں کی جو کھٹ کو چھوری ہوتی ہے تا ہوشیخ کے مرتبے کا تعین نہیں کر پانا ، چوجب مُرید
مینی کے مقام کو بینی جانا ہے تو وہ شیخ سے علیمہ کر دیاجا تا ہے۔ اس وقت اللہ تعالی لے
منام مخلوق سے تعدا کرکے اپنی دوستی کے فرک میں سے بیتا ہے اس وقت اللہ تعالی اس

له شوری : ١١

دوده پلانے والی داید کی ہوتی ہے ارجس کا بیرووسال کے بعد رووھ بینا چیوڑ چا ہوتا ہے ، خواہش و اراده کنجتم ہونے کے بعد مخلوق سے کسی فسم کا کوئی نعلق نہیں رہنا۔ شیخ کی ضرورت اس دقت یک ربتی ہے جب کے خواہش وارادہ باتی ہے اکرشیخ مریر کو خواہش وارادہ کے چارہے کال سے، نوارش واراده كختم موجان كي بعدشيخ كى اختياج باتى نهيل رتتى ، كيوكراس وتت مريديل سمن فیم کی کمی اور کوٹا ہی باتی نہیں ہوتی ہوب مجھے دصال حق نصیب ہوگیا جیسا کرم نے بیان کیا تو ہمینے کے بیان موی اللہ سے بے نوف ہوجا ، اسس کے بغیر کسی جمی ہونے اور حقیقی رسمجراور ابين نفع ونقصان ، منع وعطاء اورخوف ورجاء بس التذنعالي يرئ كيدركه ، ميرتومميشه دست تدرت زیگاه رکه ، اس کے حکم کانتظراور اس کی طاعت میں شغول رہ ، ونیا و مافیہا سے علیمار رہ اور خلوق میں سے کسی جز کے ساتھ ول نرائکا اور تمام مخلوق کو استحض کی طرح عاجز سمجر جسے ویلع سلطنت کے مامک ،سخت گراورو بربے وقوت والے باوشاہ نے گردن اور یاؤں میں بڑاں والرفيد كرليا ہو ،اوراسے ايك وسيع وويفن اوز نزبها وُوالى نهركے كنارے صنوبر كے ورضت پرسولی پرنسکا دیا ہو، اور پر بادشاہ ایک بلنداور عام لوگوں کی رسائی سے بالاتحت پر فروکش ہو، الس كے اردگرونيروں ، كما بؤں ، نيزوں اورديگر قسم قتم كے ايسے ہنھيباروں كے انبار مكے بول كرجن كي محيح مقدار كاعلى بهي باوشاه كے علاوه كسى كوئر بو، ايسے بيس يه باوشاه سولى پر اشكاكے حبانے والے معتوب تخص براینی مرضی کے مطابق ان سختیاروں میں سے اٹھا اٹھا کر سے ایک رہ ہو۔اس صورت حال میں اس تحق کو کون اچھا سمجھے گاہو باوشاہ سے نظریں چیرہے السس کی پروا ز کرے اور سُولی پر نظکے ہُوئے شخص سے ور سے بھی سمی اور اپنی امید بر بھی وابستہ کرنے ' بوہ شخص اس طرز عمل کامظاہرہ کرے اس ختصل و خرد کی دنیا میں اُسے بے عقل، دیوانہ ، جانور اوربو تون نہیں تھجا جائے گا تواور کیا تھجا جائے گا۔ بصیرت کے بعد محجوبت، وصال کے بعد حُدائی، وُب کے بعد دُوری ، ہرایت کے بعد گراہی اور ایمان کے بعد کفرسے ہم بار کا و خداوندی میں سے پناہ مانظے میں جیسا کرم نے بیان کیا ہے ونیا ایک بڑی نرکی ما نندہے ، مرروز اكس كايا في برهد را بهاني انسانون كي وُه تسهوات اورلذ بين بين جو الفيس حاكس ل ہوتی رہتی ہیں، تراور دور سے مختلف ہنھیار وہ مصائب ہیں جو تقدیرالہی سے انسان پر نازل

ہوتے رہتے ہیں، و نیا ہیں انسان پرمصائب ، اکرائیٹیں اور سختیاں مقدّر ہیں ، اکر اور وراحت اور نعت رہتے ہیں۔ و نیا نعمت ولڈت میں سے جو کچھ اسے منا ہے وہ بھی افات سے خالی نہیں ، اگر کوئی وی شعور او می ان پر خور کرے تواسس پر بیچقیفت منکشف ہوجائے گی کہ اسخرت کے سواکوئی حیات نہیں ہے حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشا دہے ؛

لاعیش اِلاعیش الآخرة (اگروی زندگی کے مقابطے میں ونیوی زندگی کاعیش کوئی حقیقت

نہیں رکھنا) یہ بالخصوص مومنین کے بلے ہے۔

اسی طرح حضورا کرم صلی النّه علیہ وسلم کا ارشا و ہے: الدنیا سبعن المعومنین وجنّتُه المحافرِ (ونیا مومن کے بیاتے قیدخانہ اور کا فرکے بیاے جنت ہے)

نبرات كافران ك:

التُّفَّى ملحب م درببزگارامورونیا سے دوگرواں ہوتا ہے، اِن اعادیث اور آنا رکی روشنی ہیں دنیا کی ایھی زندگی کی تمنّا کیونکر کی جائے ہحقیقی مسّرت اور توشی مخلوق سے آزاد ہوکر بارگا و الوہیت سے اپنی استواری ، اطاعت اور اس مے سلف عاجزی میں ہے ، اس طرح نُودنیا وی محیطروں سے بلے نیاز ہوجائے گا اور تیرے اندر مہر و محبّت ، تُطف وراحت اور التُّد تعالیٰ کیضوصی فضل کا ظہور ہوگا ۔

### (۱۸) مانعت شکایت

میری وصیت ہے کہ تھیں ہو بھی کیلیت پہنے دوست ہویا وہمن کسی کے آگے اکس کا شکوہ مزکرواور تیرے پروردگارنے نیزے ساتھ ہو کچھ کیا ہے یا تجھے جس آزمانش میں ڈالا ہے اس کی وجرسے اُس پُٹھتیں مزدکھ اِ بکھراکس کی طرف سے اِصان اوراس کے حضور سکر کے کا اظہار کر' نعمت کے بغیر شکر کرنا ہو تیرے نزدیک بظا ہر تھجوٹ ہے تیرے ظا ہری حال کی شکایت کی خرکے سے بہترہے ، النّدتعالیٰ کی نعمتوں سے کو ن خالی ہے ؟ ارتسا و باری ہے :

له مرى نسخ كى مبارت اس طرع ب : ما نزل بك من خير يفلط ب بعيع من صنوب -

وان تعدوا نعمة الله لا تحصوها - (اوراگرالله کی نعمین گنو توشها رنه کرسکو گے)

ترب پاس الله تعالیٰ کاتن نعمین ایسی ہیں جن کا جھے علم بھی نہیں مخلوق میں سے کسی کے
ساتھ اپنا کون والبشہ نر رکھ نہ اُن سے اُلفت رکھ، اور نہ اپنی عالت رکسی کومطلع کر بکر تیری
مجت اور ترا اگرام اسی سے اور شکوہ و فشکا بیت بھی اسی کی بارگا فہ قدس ہیں ہو، ما کک حقیقی کے
بغیر کسی کو خاط میں نہ لا، کیو کہ نفع و نقضان ، عزیت و ذلت ، بلندی ولیتی ، محتاجی اور تونگری،
حرکت اور سکون کسی اور سے نہیں بکر ضدا کی مخلوق اور اکس کے قبضہ قدرت بیں ہیں ، اسی کے
مراورا ذن سے مخل ہیں ، مربی اللہ کے نظر کر دہ و فات تک ربتی ہے اور اللہ تعالیٰ کے بال
مقدم کیا ہے اُسے موتر کرنے والا کوئی نہیں ہے ۔ ارتبا و خلاوندی ہے :

اِنُ يَدَسُسُكُ اللهُ بِضَرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ ۚ إِلاَّ هُوْ وَ إِنْ يَّكِدُ كَ بِخَسَيْرِ فَلَا مَ ا وَ َ بِغَضْلِهِ فِي دَاورا گرتی اللهُ وَفَى تَعْيف بِنِي اِسُ وَاس كاكو فَى ثالنے والانہيں ،اس كے سوا، اور اگر نبرا صِلا پیاہے تواس كے فضل كار وكرنے والاكو ئى نہیں )

اوراگرفتنل ونعرت کے ہوتے ہوئے اس پر اکتفا دیرے اور استحییں بند کرے زیادتی

کے بلے شکایت کرے تو اللہ تعالیٰ نا راض ہوگا اور اپنی عطا کردہ فضل وفعت بھی چین سے گا،
اور تیری شکایت فی الواقع ہے کرد کھائے گا، تیرے مصائب و و گنا کر دے گا، اور اکس کی
نارافنگی وفقہ تیرے بیا عذاب کا موجب ہوگی، اپنی نظر عنا بیت سے بچے محروم کر دے گا۔
اس بے اگر تیرے بدن کا گوشت فینچ یوں سے گئے سے کرکے کا ٹاجائے تب بھی حرفِ
شکایت زبان پر ندلا، مشکوہ و شکایت سے اچنے آپ کو بچا اور محفوظ رکھ، اللہ سے ڈر!
اللہ سے ڈر! چواللہ سے ڈر! بی ابنی ایک ایک جو بیا دو گوں پر طرح طرح کی جو
مصیبتیں نازل ہوتی ہیں وہ اپنے رب کی شکایت کی وجرسے آتی ہیں۔ اکس پروردگا رسے

ک ابراہم : ۲۲ کے پونس : ۱۰۷ کی طرح مشکوہ کیا جائے ہے حالانکہ وہ سب مہر بانوں سے زیادہ مہر بان ، ہترین حاکم ، حلیم و خیر ،حبیب و شفیق ، اپنے بندوں کے ساتھ مہر بان اور شفیق طبیب کی طرح ہے ، انسا توں پر ظلم نہیں کرنا ، کیامہر بان اور شفیق ماں پر دیکنے کی پرورش کے سلسے میں ، کوئی تھمت لگائی جاسکتی ' نبی اکرم صلی التّعطیہ وسلم کا ارتباد ہے ؛

الله اسمعم بعبدة من الوالدة على ولدها-دالله تعالى اين بندول يراولاو يرمال

ہے جی زیادہ مہران ہے

اسے سین اِ آچی طرح اوب کر اِ ازائش کے وقت صرافتیار کر، اگر صبر میں کی یا تو ایک اور موافقت بین ضعف محسوس کرے تو بھی خوشنودی اور موافقت بین ضعف محسوس کرے تو بھی خوشنودی اور موافقت بین سنتی کا خیال ہے تو اسے نیست و نا بُود کر وسے لے کیمیائے وجود اِ اگرتم کو گم کر دیاجائے تو کہاں ملے اِ کیا تُونے اللّه تعالیٰ کا بیر فرمان نہیں سُنا؛

کتب علیہ کدا نقت ال و هو کرو گا مکد وعسلی ان تکوهوا شیٹاً وهو خبر لکد وعسلی ان تکوهوا شیٹاً وهو خبر لکد وعسلی ان تحسیوا شیٹا و هو شید لکد والله یعلد وائتم لا تعلمون ہے دتم پر فرض بُوا خدا کی راہ بیں تحسیوا شیٹا اور وہ تھا ارب اور قریب ہے کہ کو بین کے تعمیں کوئی بات بُری سکے اور وہ تھا ارب تی بین بہتر ہوا ور اللّه جا تنا ہے بہتر ہوا ور اللّه جا تنا ہے بہتر ہوا ور اللّه جا تا ہے تھیں کہندا کے اور تو بین بری ہوا ور اللّه جا تنا ہے تم نہیں بیا ت

حقائق اشیا م کاعلم اللہ نے تھے ہے اُٹھا لیا اور تیرے لیے اُسے مجرب بنادیا ، اس لیے پیزوں کے بارے بیں اپنی بیندونا پسند کو مییار بنا کر ہے اوبی نہ کٹ اگر نوحالت تقولی میں ہے تو تمام نازل شدہ چیزوں میں شراحیت کی پیروی کر کیونکہ بید دراہ سلوک میں ، قدم او لیں ہے ، اور ولایت کی حالت ہویا خواہشات کے فنا کی صورت و و نول میں امر اللی کی متا بعث کر! اور اکس سے سرمُوتجا و زیرکر ، یہ داس راہ کا ، و کر سرا قدم ہے ، کا رضداوندی پر راضی رہ! اور

ك البقره: ٢١٧

ك لا بورى نسخ كى عبارت يُون بي فلاتستى الادب اورين علط ب

أس معموا فقت كر إيمرا بدالتيت ،غوشت ، قطبيت اورصد بقيت ايسيد بندترين مقا مات بيس فنا ہوجا! راوِ قدرے ہے جا اوراس کا راشتہ چوڑوے، اپن خواہشات اورنفس کو بچولے انسکوہ وشكايت سدايي زبان روك معجب توبيط بقيا خيباركرك كا، نواگر وه قدر خرب توالندتها تيرى زندگى ياكيزه اورنوشى ومسرت دوبالاكروسے كا، اوراگروه تقديرشر ب توانسة تعالى اپنى فوازواكى وطاعت کی حالت میں نبری حفاظت کرے گا، اور تجے سے برقسم کی طامت وُور کر دے گا، اور تجھے اپنی قضا وقدرمیں محوکردے گا بیما ت کم کودہ گزرجائے ادرجس طرح رات گزرنے پر دن موار ہوتا ہے اور سرویوں کے موسم کے اختتام برگرمیاں ہماتی ہیں، اسی طرح ترت پُوری ہونے کا وقت گزرجائے ، یرتیرے لیے ایک نمونہ ہے ، اس سے عرب عاصل کر انسان میں طبح طرح كى مصيتىن اورخطائين مين، بظا بران آلائشون كى وجسے دُه الله تعالى سے منتينى كى صلاحيت نہیں رکھنا ، حبت کک وہ گنا ہوں ، لغز شول اور نجاسنوں سے پاک ند ہوجائے جو شخص نعنی وعاوی کے میل سے صاف نہیں ہے ، وُہ اس کے اُستاور قدی کو نہیں گُوم سکتا جیے کہ نجات من اود منتلف فسم کی الانشوں سے پاک وصاف ہوئے بغیر بادشاہ کی بخشینی نصیب منیں ہوسکتی، اس بے مصائب گنا ہوں کا کفارہ اوران سے پاک دصاف کرنے کا ذریعریں ، نبي ريم صلى الدّعليه وسلّم كا ارشا دسي:

حمى يوم كفاسة سنتي (ايك ون كالجارسال عرك كما بون كاكفاره ب)

#### (١٩) ايفائيمد

اگرچ توضیعت الا بمان اور کر ورتقین کا مانک سے نام م اپنے کیے بُوٹ وعدے کو پر ایک اورتقین متر ازل نہو اللہ کو راک ، قدم ندا کھا ماکہ واسے بُولا نہ کو سطح کی صورت بیس ) تراایمان اورتقین متر ازل نہو الله الا بروالے نسخے کی عبارت اس فرع ہدا و فی الله الله برول ایمانک ، معری نسخ میں برعبارت اس فرع ہدا و اکمنت ضعیعت بوعد ک ولا محمد الله بنوول ایمانک ، معری نسخ میں برعبارت اس فرع ہدا و اکمنت ضعیعت الا یعمان والیقین ووعدت بوعد دن بوعد ک ولا تعلق کیلا بزول ایمانگ ، ہم نے موخوالذ کر کے مطابق ترجم کیا ہے۔

پھرجب تیرے دل میں ایمان ولفین فوی اور مضبوط ہوجائے اور تھے س قول خدا وندی سے خطا كامات الله الدوم لدينا مكين ا مسيك و بيك أج أب بمارك يها معزز معمدين )اور يرخطاب تجفي باربار ہواس وقت تو بند كان خاص بكرخاص الخاص بين سے ہوگا، اور السس وقت نیرا کوئی اراده باقی رہے گا ور ندمطلب، اسی طرح نرکوئی ابساعمل باقی رہے گاجس پر تو فو کرسکے اور زکونی ایسام تبرجے دیکو کو فوکش ہو! یا تیرا دل اس کی طرف متوجہ ہو،اس وقت تیری شال ایلے برتن کی سی ہو گی جس میں کوئی بہنے والی چیز یا مظہر تی ہو ، اس وقت تیرے اندر كوئى اراده ، عادت ادر دنيا و /خرت كى كسى يجي چيزى طرف كوئى توجرباتى تنيس رسع كى! اور بار گا و الوہیت کے علاوہ تمام علائق سے یاک ہوجائے گا ، تجھے رضائے اللی عطا کی جائیگی، اور الله كي جنت ميں متعام" رصنوان" كا وعدہ ويا جائے گا ، اور توخدائے لم يزل كے افعال سے لذّت ونعمت عاصل كرّنا رہے گا ، پیرتجر سے وعدہ كیاجائے گا اورجب تواس وعدہ يرطمنن ہوأ بيگا اورتیرے اندرکسی ارادے کی علامت یا فی جائے گی، تواس وقت بھے اس وعدے سے مزید اعلیٰ وسدے کی طرف نتقل کیا جائے گا ، اور اس سے بے نیاز ہونے کی وجرسے اس سے بھی بندوسدے کا بدلہ دبا مبائے گا ، اور تھے پر علوم ومعرفت کے دروازے کھول فیٹے مبائی اور پیر بھے وعدۂ اوّل سے وعدہ نانی کی طرف لوٹائے جانے کی مخفی مصلحتوں ، وا نائی کی حکمتوں اورها أنّ اسرار سيمطلع كياجائكا ، بيم ترب الس مرتبه مين حال كي حفاظت كي جائے كي، اس مقام بین تجدیه امراد کی مفاطت کی امانت، نثرج صدر ، تنویقلب ، فصاحتِ زبان ، حكمت كالمراور محبت مين اصافركيا جائے كا اس وقت تھے دنيا و آخرت بين تمام مخلوق اور اس کے ماسوا کامجبوب بناویا جائے گاکیونکہ تواللہ تعالیٰ کامجبوب بن گیااورتمام محفوق خدا کی بالع ہے اوران کی محبت خدا کی عبت میں داخل ہے جیسے کہ ان کا کیفن خدا کے بغض میں داخل ہے ، اسی طرع جب نوامس مقام میں پہنچا دیاجائے گاجها ں تھے مطلقاً کسی چیز کا ارادہ نہیں ہوگا تو ہس وقت كسى يزكا اراده ترك اندر بيداكر دياجائ كا ،حب ترا اراده اس كسات نجته بوجائيكالا

ك يوسعت: م د

تو و و چزمعده م کردی جائے گی اور ترا الا دو اس سے بھر دیا جائے گا ، جنانچر دنیا میں بھے وہ چز نہیں دی جائے گا ہو بارگا و تدرس انہیں دی جائے گا ہو بارگا و تدرس ایس کا برلر تجھالیں چزسے دباجائے گا ہو بارگا و تدرس میں اور جنت الماوی میں اس سے ذریعے تیری آئھیں میں ترا قرب بڑھائے گی، اور زود و سربر مفاکا گرا ور کلیف کا ٹھے انہ ہے کہ تونے وہ چز طلب کی اور نہ ہی اس کی اُمیدر کھی، اور نہ اس کی طون مائل ہو المکر دنیا میں تیری اُمیدر کھی، اور نہ اس کی طون مائل ہو المکر دنیا میں تیری اُمیدکا مرکز و ہی وات پاک رہی جس نے زمین گاؤش اور نا ہر کہا کہی کو دیا اور کسی کو نہیں دیا، جس نے زمین گاؤش بھیا یا اور کا ہر کہا کہی دیا اور مطلوب اور تقصور حقیقی ہے ، بھیا یا اور اس ان کو بلند کیا ، کیونکہ میں وات ہی در حقیقت مرا دِ مطلوب اور تقصور حقیقی ہے ، بسا او فات وہ امر چھے تو سے نہیں جا با نہری شکستہ دلی اور مطلوب و مرا داور اکر دو سے باز رہنا ور اس سے ادنی یا اس کا بدلہ دیا جائے گا ، بھاس سے ادنی یا اس کے مساوی ہوگی جیسے کہ جم نے بیان کیا ہے۔

## (۲۰) تىكوك وشبهات

صنوراكرم منلى التُرعيه وسلم كاارشاوي، وَعُ ما بريبك الل مالا يريبك (جرچيز تجه شك مين والتي ب است هجورٌ وساور جُرْنك مين زواك است اختياركر)

حب مشترچ غیر شتر کے ساتھ جمع ہوجائے تو اسی و بیت کوجس میں کوئی شک و سخبہ نر ہو اختیار کر ، اوراس پزکو چیوڑ ہو شک میں ڈالتی ہے ، لیکن حب مرف مشکوک چیز ہو ، حس کی خلش اوروس سے سے ول صاف نر ہو جیسا کر حدیث میں آیا ہے گذاہ دلوں کے بیلے خلیان دید اطمینا نی ) ہے توالیسی صورت میں توقعت کر ، اور باطنی می کم کا انتظار کر ، اگر شجھا سے استمال کرنے کا محکم ملے تو تو اُسے لے با اور اگر منع کر دیا جائے تو دگر کی جا ایجے وہ جہینے تر سے اللہ الرائم منع کر دیا جائے تو در وازے کی طرف تیرے لیے ایسی ہوجا نی چا ہے گویا موجود ہی نہیں تھی ، اللہ تعالیٰ کے در وازے کی طرف رجوع کر ، اور رز تی اجنے رب سے مانگ ا اگر صبر ، موافقت ، رضا اور خیا میں تیجہ سے دوج عرب اللہ الرائم منا کے در وازے کی طرف

کوتا ہی واقع ہوجائے توالڈ تعالیٰ یا دولائے جانے کا محتاج نہیں ہے، وُہ تجے سے نافل ہے اور ذکھیں ہے، وُہ تجے سے نافل ہے اور ذکسی دور سے سے ، وُہ نواپنی رحمتِ کا ملہ سے کفار، منافقین اور طاعت سے مخوف لوگوں کو سجی روزی عطاکر تاہے، بچرا سے موئن موحد شب وروز اکس کے احکام پڑھل کرنے والے مطبع ! تجھے وہ کیونکر مجولے گا!

اس حدیث کے ایک دوس معنی یہ ہیں:

جوج بی فوق کے پاس ہے اُسے بھوٹر و ہے ، اسے طلب کراور نہ اکس کے ساتھ ول لگا! لوگوں ہے اُمیدر کھ اور ذائن سے خون کھا! اللہ تعالیٰ کے نسل سے اپنا ہم و ماصل کر! اللہ کا فضل ایسا ہے جو بھے شک میں بہیں واسے گا! مناسب ہے کہ سٹول ایک عطا کرنے والا ایک اور نیراارادہ بھی ایک ہی والت سے والبتہ ہم اور وہ وات تیرے پرور وگار ہو و حجل کی اور اس کی زات وہ ہے جس کے تبضیر میں شاہوں کی باگیں ہیں، اور جم کے با وشاہ اور متصرف اور اس کی زات وہ ہے اس کے با حشاہ اور متصرف لینی دل بھی اس کے باحث اللہ تعالیٰ کی طوف کے ایس البتہ اللہ تعالیٰ کی طوف کے ایس البتہ اللہ تعالیٰ کی طوف کے ایس اور کیل ہے ، تجھے ال وود ات عطا کرنے کے سلسے میں اُن کے با تصوں کی جنبش اللہ تعالیٰ کے کھی الب کے کھی منہ وینے کے ایس کی اجازت اور اس کی تخریب سے ہے ، اور ان کا یہی عال بھے کھی منہ وینے کے بارے میں ہے ! فومان خداوندی ہے :

واستُلوا الله من فضله له ( اور الله اس كافضل ما نكر) دُوسري مجرار شادست :

ات الذین تعبدون من دُون الله لا بیملکون مکد دین قاً فابتغوا عندالله المه ذق واعبدولا واشکود له بی (بی مک و حضین تم الله کے سوا پُوسِتے ہوتم عاری روزی سے کچھ مامک نہیں ، تم اللّہ کے پاکس رزق وصونڈو، اوراس کی بندگی کرو، اور اکس کا احسان ما نوتم عیں اسی کی طرف بھرنا ہے )

له نساء: ٢٢

الله عليوت : ١٤

ایک اورمقام پرارشاو ب:

واذا سائك عبادى عنى فانى قريب اجيب دعوة الداع اذا دعان في وادرجب المحرب المراع الله عنى فانى قريب اجيب دعوة الداع اذا دعان في وادرجب المراع المراء ا

ان الله هوالسن اق دوالقوة المتيني - (بي سك الله ي برارزق وين والا، قوت والا تقرت والا تقرت والا تقرت والا تقرت والا تقدرت والا بيد الم

دُورى عِلْمُ فرمان ہے:

ان الله يوزق من ينتاءُ بغيرها لله و بيك الدَّج ياب بيكنتي دس)

## (۲۱) مكالمة المبيس

میں نے المیس تعین کونواب میں اس طرح دیکھا کہ میں ایک بڑے گھے میں ہُوں اور میں
نے اکسے قبل کرنے کا ادا دہ کیا ہے، اس نے کہا کپ مجھے قبل کیوں کرتے ہیں ؟ گخر میرا
گناہ کیا ہے ؟ اگر تقدیر خدا و ندی ٹر کے متعلق نا فذہو چکی ہے تو میری کیا بسیاط ہے کہ میں اسے
خرکے ساتھ بدل ڈالوں ؟ اور اگر تقدیر رقبی نے کے متعلق جاری ہو چکی ہے تو بھی میری ہو قات
کہاں کہ میں اسے شرکی طرف بھیر کوں یا اس سے بدل سکوں! کپ بنائیے کرمیرے باتھ
میں کیا ہے ؟ اُس کی کی کو صورت فنی کی سے ملتی جاتی اور اس کی گفتگو میں نری تھی ، اس کا مُنہ
لہا اور طول کے نیچے معمولی بال تھے ، مجموعی طور پر وہ حقیر صورت اور بڑھل تھا اور میرے سامنے
خوف زدہ اور شرمسار اس دمی کی منبسی مبنس رہا تھا، میں نے بیٹواب ۱۲ ذی الحجرا اس حق شرعی شائیا

www.maktabah.org

ك البقره: ١٨٩

لله الذربية : ٥٥

ته آل فران: ٢٠٠

#### رم ۱۲ ازمائش مومن (۲۲) ازمائش مومن

الله تبارك وتعالى مميشرا بيض بنده مومن كواكس كايمان كمصطابق أزمائش بين والناب حب تعف کا بیان زیادہ توی ہے اس کی زمائش تھی آتی ہی بڑی ہوتی ہے رسول کی اُ زمائش نبی کی ا زمانش سے بڑی ہے کیونکررسول کا ایمان زبادہ توی ہوتا ہے ، پھرنبی کی ازمانش ابدال سے زبادہ طری ہے اسی طرح ابدال کی اُزمانش ولی کی اُزمائش سے زیادہ ہے۔ ہرایک اپنے بقین اور إبمان مے را تب کے مطابق اُ ز ماکش میں ڈالاجا تا ہے، اس کی منبیا درسول الشّصلی الشّطلیہ وسلم کا پر فرانا "انامعانشه الانب بياء اشد الناس بلاءً تم الامشل فالامشل" وم ليني رُوهِ إنبياء أركش کے اعتبارے دوسرے لوگوں سے شخت زمیں ،اکس کے بعد درجہ بدرجه) بھرالتد تعالیٰ اسی مبارك گروه كومهيشداز مالن مين ركهنا جينا كدوه قرك اور صفور كم مقامات مين مهيشه محور مين اور ہوستیاری سے نافل نہوجائیں ،اس لیے کرافٹر تعالیٰ امنیں دوست رکھا ہے۔وہ اہل مجتت اورا ملته تعالیٰ کے محبوب ہیں ،اورمحب اپنے معبوب کی مبدا ٹی کیجی گوارا نہیں کرتا ۔ لیس از ما کش ان کے دلوں کوئٹ کی طرف منز میرکرنے والی ، اور ان کے نفوس کے لیے قبدہے ، ان کو ماسوى المذكى طرف مالى مونى، الس سے سكون ماصل كرنے، اوراس كے ساحت بھكنے سے روئتى ہے ہیشہ آزمانشوں کے نزول کے سبب ان کی خواہشات ختم ہوجاتی ہیں، ان کے نفس مروہ بوجات بين اوران كے سامنے حق وباطل محموعاتا ہے، تمام خواہشات اور عورائم، اور لذايذونيا و أخرت كي تمنائيل گونندُ نفس مي كراكرره جاني بين يجيواس وعدة اللي يراطمينان ،الس كي تقدير پررضامندی، اس کی عطا پر فناعت، اکس کی بلا پرصبرا و مخلوق کے شرسے امن حاصل ہوجا لیے ول کی شوکت قوی ہوجاتی ہے اور ول کوتمام اعضا و پرمکل شاہی ماصل ہوجاتی ہے اس لیے کم آزما کُش ول اور نقین کو توی ومشکی کر دیتی ہے ۔ ایمان اور صبر کومضبوط اور نفس و نوا ہنتا ہے کو كروركرتى ب كيزيح حبة عليف اورمصيب ك وقت مومن سے صراور رضا ونسليم اور الله لعا کے فعل پر شکر یا باجا کے توالٹراس سے راضی ہوجا ا ہے اور مومن کو مرو اور عمل کی تومیق مزید حاصل ہوتی ہے، فرمان خداوندی ہے: لئن شکر تسد لا نرید می لئی اوردوں گا)

حب دل خواہشات میں سے سے نواہش اورنفس کی لذنوں میں سے کسی لا ت کے طلب کرنے میں موافقت کرتا ہے اورنفس کے ساتھ دل کی یہ موافقت کرتا ہے اورنفس کے ساتھ دل کی یہ موافقت کرتا ہے اورنفس کے ساتھ دل کی یہ موافقت بلاؤن و حکم خداوندی ہوتی ہے نواس سے یا دیتی سے خفلت اور نزکر کو ومعصیت حال ہوتی ہے السی وقت اللہ تعالی اور سوائی اور سوائی اور فلوق کو مسلم کر دینے اور تکلیف و تشویش اور دو بیاری میں اس کی موافقت نہ کی بیمان کے کہ اللہ تھا کہ والما م کے ساتھ ول اورنس کی مطلب برائری میں اس کی موافقت نہ کی بیمان کے کہ اللہ تھا کہ فرانس کے طوف سے اوریا ورکس کی وحی ظامر کے ساتھ حکم نرا ہجائے ساوروی والمام کے منے وعطا پھل کیا جائے توالٹہ تعالی ، قلب اورنفس کورجمت ، برکت ، عافیت ، رضا ، فرر، معرفت اور قرب وغنا سے نوازے گا اور تمام کا فات سے سلامتی عطا فرائے گا بہی بات سمجیلے اور یا ورکھ ، اورنفس وخوا ہشس کی جلدموافقت کونے میں ضرور از ماکستی سے بیج بکہ اس میں توقف اور یا ورکھ ، اورنفس وخوا ہشس کی جلدموافقت کونے میں ضرور از ماکستی سے بیج بکہ اس میں توقف کراور اذن مولی کا فرشور و نیا وقتی میں سلامت و سے ساتھ کی کہ اس میں توقف کراور اذن مولی کا فرنظر و ترکہ تو ونیا وقتی میں سلامت رہے۔

## (۲۳)مقسوم پردضامندی

نفور ی چرسے خوت رہ اوراس بر قناعت کریمان کہ کہ نوت تا تقدر گورا ہوجائے،
اور توطنداورنفیس مارج پر بہنجا دیا جائے اوران مقامات پر فائز ہونے کی تیجے مبارکبا وری جائے ۔
یجر تیجے دنیا و انورت کی سختی ، بدانجا می اورصد سے تجا وز کے بغیراس حال میں باقی اور محفوظ رکھا جائے
اس کے لبد تیجے اکس مقام سے ایلے مقام کی طون ترقی دی جائے ہوا تکھوں کے لیے مشاڈک اور
نورت گواری کا باعث ہے اور یہ بات اچی طرح ہجے لے کہ طلب ند کرنے کی وج سے تیری قسمت کے
صصد سے جیے ہرگر مح وم نہیں کیا جائے گاا وراسی طرح جو چیز تیرے مقسوم میں نہیں ہے اسے طلب
اور کوشش سے بھی توجادس نہیں کرسکتا اس یلے صبر کر، اور اپنی حالت پر راضی و تا بہت رہ! اور

له ابرایم : ۱۱

کے دہوری نسنے میں بلہ تہدا ہے اورمصری نسنے میں سباد تہذا و سے ۔

ب کم تھے کم نہوکوئی چیز شلے اور زکھجو ہے ! اور اسی طرح بلاحکم کوئی حرکت کر اور زخامو کش رہ! ور ذا پنے سے بر ترمخلوق کی برائی میں اپنی شامت سے مثبلا ہوجائے گا ، اکس یلے کو اس حرکت سے تواپنے آپ پرظلم کر دیا ہے اور نلا کم کو کمجی معاف نہیں کیا جاتا ۔ فرمان فعداوندی ہے : وکن لگ نولی بعض الفل لمدین بعضاً ۔ اُہ وکن لگ نولی بعض الفل لمدین بعضاً ۔ اُہ

(اورونني م ظالون ين ايك دوسرب برمسلط كوت مين)

توایک ایسے با دشاہ کے محل میں ہے جس کا مکم اور و بربر بڑا ہے اس کا نشکر مباری اور اس کا فرمان ماری ہے اس کا عمر باریک اور اس کی حکمت نا در ہے اس کا عمر باریک اور اس کی حکمت نا در ہے اس کا عمر عدل ہے، زمین و آسمان کی کوئی چیز ورہ برابر بھی اس سے پوشبیدہ نہیں ہے اس سے کسی طالم کا طاح محنی نہیں رہنا ،اور تو تو اپنے جرم اور طور کے اقتبار سے تمام ظالموں اور مجرموں سے بڑا ہے اس یے کہ تو نے اپنے اور محلوقی خدا میں اپنی نوا مبتی سے تصوف کونے کے سبب شرک کا ارتکا ہے کہ تو نے اپنے اور محلوق خدا میں اپنی نوا مبتی سے تصوف کونے کے سبب شرک کا ارتکا ہے کیا ہے اور الشد تعالی کا فرمان ہے :

شرک سے بچ اور اکس کے قریب جی نہ جا۔ اپنی حرکات وسکنات ، حکوت وظوت اور اپنے رات ون میں شرک سے روز رہ اِ اپنے اعضاء و جوارح اور ول سے بھی الغرض برحال بین معقیت سے بچ اور ظاہری باطنی گذاہ چیوٹر و سے واللہ تعالیٰ سے دور نہ بھاگ، وہ تجھے بچڑ لے گا الدفعا سے اس کی فضاء تعریر اِنگشت نمائی مزکر ، کہ تجھے کچل ڈوالے گا ، اور اس کے اسحام میں تہمت نہ لگا وہ تجھے رسوا کروے گا ، اکس سے نمافل نررہ وہ تجھے نظر رحمت سے گرا و سے گا اور از ماکش میں بہلا کرد سے گا۔ اس کے وین بین فضانی وہ تجھے بلاک ور تیرا دل سیاہ کرد سے گا، اس کے وین بین فضانی وہ تجھے بلاک اور تیرا دل سیاہ کرد سے گا، اور تجھے سے ایمان و

مونت چین کے گا! اور تجھ رہضیطان، نفس، نوا ہشات ، اپنے اہل وعیال ، پڑوسی ، ووست ، سانتی اور اپنی ساری مخلوق بہال کہ کر گھر کے بچیو، سانپ ، جنّات اور وُوسرے موزی جانوروں کومسلط کروے گا اور تیری زندگی کو تاریک اور امخرت میں عذاب لمباکر وے گا۔

# (۲۲) در مولی سے پیوسگی

الله تعالیٰ کی نافر مانی سے پر ہنرکر! اور اکس کے در دعت کوسیائی سے تھام ہے! اس حضور ما جزی مصمعذرت با ہے ہوئے اپنی ماجت دکھاتے ہوئے فروتنی اور ماجزی کا مظا ہو کرتے ہوئے نگا ہی جمائے ہوئے اس کی مخدق کی طرف متوجہ نہ ہوتے ہوئے اپنی نواہشان پڑنا ہویا نے ہوئے دنیا و اسخرت میں اپنی عباد ن کا بدلر مزچا ہتے ہوئے ا در مقامات بلنداور مراتب عاليه كي نوامش وكرت بوئ الله تعالى كي عبادت مي ابني طاقت اور كوست ش نوچ کو ، اور انس بان کا انھی طرح تقین کرلے کہ تو اس کا بندہ ہے اور بندہ اور انس کی ملیت مولیٰ ہی کی ہوتی ہے اس رکسی قسم کا استحقاق نرجا، خرب اوب کر! اور اس پر متمت مد لگا۔ اس کے یاں ہر چیز کاایک اندازہ مقرب کوئی اس کے مقدم کوموغر ادراس کے موخر کو مقدم نہیں کرسکتا۔ جِ كِي الس فترس لي مقرر كيا جدوه اين ونت يرتجه بل جائد كا- الله تعالى في ترب كام ب و افت يالى ادر أخرت من تجے بشت عطافر مافى ادر تجے اس كا ماك بنايا ، اسى طرع المخرت ميں مجھے مزيدالسي نعميں بختے گا ، جن كوكسي اكھ نے نه و بچھااور زكسي كان نے ساہے اورنر ہی کسی کے ول بران کا وہم وگمان گزراہے - اللہ تعالیٰ کافرمان ہے: نلا تعلید نفش س اخفى لهوصن قرة اعين حبزاء بماكا نوا يعملون وكسى مي كونبين معلوم جرا كوك مندك ان کے بیے جیار کھی ہے صلدان کے کاموں کا

یعنی دنیا میں اللہ کے احکام کی پابندی کرنے گنا ہوں کے چوڑنے اوراس پرصبر کرنے، اپنے امور کو تعدیر کے موالے کر دینے اور ہر معاط میں تقدیر خداوندی کی موافقت کرنے کے سلط

لے السجدہ : ١٤

یں ان لوگوں نے وعل کیا ہے لین ان کے علاوہ دوسرے لوگ جنہیں اللہ تعالیٰ نے وافر حصہ عطافو ہایا استعیں ما تک بنا یا اور دنیا میں اخیں صاحب نیمت بنایا - ان کے ساتھ یہ سب کچھ اسس ہے کہاگیا ۔ کہ ان کے ایمان کی زمین الینی بجراور شور ہے کہ انس میں ختو یا فی مخمہر سکتا ہے اور فرہی ورخت اسکتہ ہیں، چن بخید اند تعالیٰ نے انس میں کئی اقسام کی کھا وا در وگر فروری اجزا او الے تاکہ اس زمین میں مبز کی بورش ہوسے اور والنے رہے کر یہ کھا وا در اجرائ مال واسباب ہیں تاکہ اس زمین میں مبز کی بورش ہوسے اور والنے رہے کر یہ کھا وا در اجزا و نیا اور اس کا مال واسباب ہیں تاکہ اس کے ذہیع شہر والا میان جے اللہ تنائی نے قلب مومن کی ذرخیز مین میں اگایا ہے کی حفاظت ہو سے اگراللہ تعالیٰ میں الی بین زمین سے کھا و چیا ہے اور منہ و خشاک ہوجائیں ، میوسے شوکھ جائیں ، اور مکہ فیران اس کے زمین میں الی دیا کی آبادی کی جو سے اس فیر ایا تیا ہی کہا وی جا ہے اس و واقعی کی ورخت بھرا ہوا ہے اور وقت اکس ورخت اس کی ویا وی فعت ہوا ہوا ہے ! وولتمند کے ایمان کا کم ورج والا ورخت اکس ورخت کی طاقت اور نبا ان امور کی توفیق ارزا فی کرے جواسے مجبوب اور بندیوں ہیں۔ ورخت کی طاقت اور نبا امور کی توفیق ارزا فی کرے جواسے مجبوب اور بندیوں ہیں۔ ایک کی بیا تیں اور بندیوں ہیں۔ اور بندیوں ہیں۔ ایک کی بیان کا میں اور بندیوں ہیں۔ ایک کی بیان کی بیان کو رخت ہوا ہوں اور بندیوں ہیں۔ ایک کی بیان کا درخت کی بیات کی کیا تین کی کیا تی ان امور کی توفیق ارزا فی کرے جواسے مجبوب اور بندیوں ہیں۔

## (۲۵) منازل ایمان

تیری مٹی بے ریگ اور عدہ ہے اور صرور ضا ، علم و تقین اور موافقت کی صورت میں رحمت اللی کی بارش تجویر سلسل برسے والی ہے ، اور نیرے پاس ایمان و توحید کی روشنیاں ترح ہونے والی ہیں ' بارش تجویر سلسل برسے والی ہے ، اور نیرے پاس ایمان و توحید کی روشنیاں ترح ہونے والا گھنا اور نیرے ایمان کا ورضت اپنی بنیا و اور جڑکے اعتبار سے مصنبوط ، تائم ، ٹمروار ، بڑھنے والا گھنا اور بندشانوں والا ہے اسس میں مرروز بالیدگی اور نمو ہے اسے پرورش کے لیے سی کھا و وغیرہ کی ضرورت نہیں ہے۔

الذك مقدم كوم قرادراكس كموخركومقدم كرف والاكوئى نهيں ہے، الذ ف ہو چيز ترجيد تركيد مقدم كرف والاكوئى نهيں ہے، الذف ہو چيز ترجيد تركيد مقدم كرف والاكوئى نهيں ہے، الذف ہو چيز ترجيد منقريب على والى ہے تواكس كى لائح اور طلب مذكر، اور جو چيز ہے ہى غير كے ليے اس پرانسو كس بدمنى جو چيز تير سے باس كى دوصور تيں ہيں يا وُہ چيز تيرى ہے ، اگر تيرى ہے تو تير سے باس كى دوصور تيں ہيں يا وُہ چيز تيرى ہے ، اگر تيرى ہے تو تير سے باس كا والے العرب كى العرب كى العرب كى ما جو تير كى باستے كى ۔ البتراكر وہ چيز غيرى ہوئى ہے تو وُرہ تجھے البتراكر وہ چيز غيرى ہوئى ہے تو وُرہ تجھے كي کو کم مل کى ہے الد تعالى البتراكر وہ چيز غيرى ہوئى ہے تو وُرہ تجھے كي ماس تھا ہے كا ورکہ تھے سے بيرى ہوئى ہے تو وُرہ تجھے كي كو كي وارکہ تو كي ماس تھا ہے كا الله تعالى البتراكر وہ جيز خير كى ماس تھا ہے كو بيراكر والے تو الله تعالى كى عبادت ميں بسركر! فيز و تركم ترجہ ورد دے ، غير كى طوف ہرگر التفات مذكر ، فرا ب خداوندى ہے ،

ولاتمدّى عنيك الى مامتعنابه ان واجًامنهم نهمة الحيلوة الدنيا لنفتنهم فيه ومن ق مرتك خيروالقي المح

دا سنے والے اپنی اسمین نہ سیلا اس کی طرف جہم نے کا فروں کے جوڑوں کو بروں کے جوڑوں کو برت کے بین اسکے سبب اس کے سبب سے دریا ہیں اللہ تقد میں ڈالیں اور تبر سے دریا ہے اس کے بنیر کی طرف متوجہ ہونے سے اس نے منع فرمایا ہے اس کے بنیر کی طرف متوجہ ہونے سے اس نے منع فرمایا ہے اس کے ملادہ فتن زمانی کی سعا درت سے نوازا ہے اور اپنا رزق وفضل عطا فرما کر متنبہ کر دیا کہ اس کے ملادہ فتنہ ہے لہذا اپنی قسمت برتر اراضی رہنا ہی منا سب او رہتر ہے، اور مناسبے اس کے ملادہ فتنہ ہے لہذا اپنی قسمت برتر اراضی رہنا ہی منا سب او رہتر ہے، اور مناسبے

کریسی تیراطرفیقر، مسلک، عضمانا، تیرے ظاہر و باطن کی علامت اور تیرامقصد و مراد اور خواہش و

تما بن جائے، اکس سے نُو ہر منصود کو حاصل کر لے گا! اور اس سے تو ہر نیکی و فعمت، نور و

رور اور مقابات رفیع پرفائز المرام ہوگا، فرمان خداوندی ہے ؛

فلا تعلد نفس ما اختی اسم من قرقا اعین حبزاءً بما کا نوا یعملون کی

دکسی جی کو نہیں معلوم ہوا تکھ کی تھنڈک ان کے لیے چیپار کھی ہے صلہ ان کے کامرکا)

وَالُعَنْ جُسر کی اوائیگی اور نزک و نوب کے علاوہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک کوئی علی زیا وہ مقبول و مجبوب

نہیں ہے، اگر اکس ورخت کی کمزوری کے با وجود تمام نعمیں والیس نے لی جائیں تو ورخت خشک

ہوجائے گا، اور وہ شخص کا فرومنگر ہو کرمنا فقین و مزندین بیں بل جائے گا کین اگر اللہ تعالیٰ وولتمند

برصبرود نما یعین وعلم اور معارون کی کرم گستری کرئے تو اکس کا ایمان مضبوط ہوجائے گا اور اس

وقت و و آت مندی اور نعمت کے سلب ہوجائے کی پروا نہیں کرئے گا!

حبت کو تو تحدی احتیار کرکے ہمار مالات میں اپناول ان تو تو اور تیری و اتی خواہش وارادہ علیمہ کی اختیار کرکے ، تمام مالات میں اپناول ان سے نرچیر کے اور تیری و اتی خواہش وارادہ ختی نہ ہوجائے اور دنیا و اس اس بن مہتی کو نمیتی میں تبدیل فرکرد سے اور تیرا قلب ایسا پاکیزہ شیشتہ نہ بن جائے جس میں ارادہ اللی کے ملاوہ کچر ہے ہی نہیں اکس وقت یک اپنے چہرے سے مرقع و رپودہ نہ ہٹا ، اکس وقت تو اپنے دل کا نگہان بنا دیا جائے گا اور تبرے ول میں فیر اللہ کے لیا جو دن کی تو جدا در تبرے و لی می فیر اللہ کے لیا کہ اور نہ کے فورسے بھر جائے گا اور نہ کے قوجیدا و رفظمت اور جروت کی نوار دی جائے گا ، جس کے دریات تو مائے سین سے درِ و ل کے نزویک اس فوالی جروت کی نوار اللہ کی اس اور ایک کی توجیدا و موالی کی برقی جو نیک کی امراز اکر رکھ و سے گا ، جائے نفس کی خواہشات اور دین و و نیا کی تمام تمنا میں ختم ہو جائیگا اللہ کی برقی ہوگی ، باں البتہ اس کی فواہ اللہ کی برقی ہوگی ، باں البتہ اس کی فواہ اللہ کی بات کی برقی ہوگی ، باں البتہ اس کی فواہ اللہ کی بات کی سامنے مکل سے آسیا ہوائیدی ، الس کی فواہ افرار نہ ہی ان کی پروی ہوگی ، باں البتہ اس کی فواہ نو ایک کے سامنے مکل سے آسیا ہوگی ، الس کی فواہ افرار نہ ہی ان کی پروی ہوگی ، باں البتہ اس کی فواہ اللہ کی سامنے مکل سے آسیا ہوگی ، الس کی فواہ افرار نہ ہی ان کی پروی ہوگی ، باں البتہ اس کی فواہ اللہ کی سامنے مکل سے آسیا ہوگی ، الس کی فواہ افرار نہ ہی ان کی پروی ہوگی ، باس اس کی فواہ اسے کی فواہ بینے کی ہوگی ، باس کی فواہ اس کی فواہ بینے کی تقدیر اللہ کی کے سامنے مکل سے آسیا کی سے آلی کی سامنے مکل سے آسیا کی سامنے مکل سے آسیا کی دور کی کی سامنے مکل سے آسیا کی سامنے مکل سے آسیا کی دور کی اس کی فواہ بیا کی کی دور کی کی کی سامنے مکل سے آسیا کی دور کی اس کی فواہ ہوگی کی کی دور کی کی سامنے مکل سے آسیا کی کی دور کی کی کی دور کی کی کی دور کی دور کی کی دور

له انسجده ؛ ، ١

عمرى ننع بى يجدراً دنيه: إذا خرج الناودد خل النور-

نم کروینے کی کیفیت کی بیروی کی جائے گی، اس وقت نومخلوق کی بیروی کا بندہ نہیں بلکراپنے رب اوراس كاكام كاغلام بوجائے كا ،حب يكيفيت نيرے اندر استقلال ماصل ركى تو تربدول كاس ياس فيرت كم شاميان اورعظمت كم يشفه عارى كرويف عاليس كا، اورجروت كاغلبه بوكا، اوز تبرا دل حقیقت اور نوجید كه انوار سے گھیر لیاجائے گا اور اس پر الند تعالیٰ كی طرف سے مگہا ن مقرر کے جائیں گے اکر خواہات ،عزائم بداورطبیعت میں پیدا ہونے والے جو لے وسوے اور رُانی وگراہی پیدا کرنے والی خواہشات سے نفوس اور مخلوق تیری طرف راہ منیاسکیں! الانقدريس بي توغلوق ترسياس كروه وركروه آئے كى ، اور ترس كالات ميں رطب السان ہوگی تاکہ روشن فرر، اور واضع علامات کا مشاہدہ کرے اور ظاہر کرامات اور خوارق عادات دیکھ کر اعمال تقرب، مجابات اورد گرعبادات الهي مي كوشش كرسدان باتوں كے باوجود تو برطرح ال ممام سے مخفوظ رہے گا ، تجوینوا بشات نفس کا غلبہ ہوسے گا ، اور نداس کڑ سے کو دیکھ کر نودلیندی یا فجز و بڑا نی کے لور رتبرے مزاج میں کوئی غورسے ابوگا ، اسی طرح اگر توفیق از دی شالی مال ہُوئی ترجھے نیک اور خوب صورت ہوی ملے گی اور ساتھ ہی گزارے کے لیے لعت ر کفایت مال ورزق عطا ہوگا، تواکس کے تمر، بوجھ اوراس کے رائتہ واروں کے بوج سے برطر معفوظ ومصنون ركها جائے كا بكرير بوى ترب بيع عطيد اللي ، نعت، مبارك ، موافق لمبع، پاکیزوادرکدورت خبث دغا کینداورتیری خیانت سے پاک دصاف ہوگی، اور لینے اعزہ واقر باسمیت ده نیری مطیع و فرما ل بروار ہوگی اور تھے معاشی شنگی اور ووسری پریشا نیول كد فع كرف كاسب بنه كى، اورا كرمقدرين الس سكونى فرزندب تو وه صالح اوراً عمول كے يد بعث منذك موكا، الله تعالى ف وحفرت زكرياً كى شان ميس فرايا ، واصلحناك نهوحيه يح

دہم نے اس کے بیمانس کی بی بی سنداری) اور اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو اپنی بارگاہ میں وُماکی تعلیم یُوں دی:

له لا بورى نسخيى وحبَّف بجنود الحقيقة والتوحيد بح عِملط بصحيح وحُفَّ بح ركم انبيا: ٩٠

رفیاهد بامن این و اجنا و خرج ایتناقرة اعین واجعلنا للت قین امامانی دار مینامن این واجعلنا للت قین امامانی در در در بین وسیم این بینیوں اور اولاویس سے محموں کی تعلیم کی مینیوں اور اولاویس سے محموں کی تعلیم کی اور میں بینیوا بنا )
ایک اور مقام پر الله تعالی نے ارشا و فرمایا :
واجعلد دب دصیب یک

(ا سىمرىدب اسىلىندىدى)

اننیرہ کے بود مانٹ دیرہ

اس وقت تواپنے امریس ایساصا من اور مضبوط ہوگا کداکس ہیں کستی میم کامیل وغبار اور شک وشبر نہیں ہوگا، صبرور ضائحفظ حال 'گنامی اور خاموشی افستیار کر ، پر ہیز کر، المدسے ڈر! سر بگوں رہ سرگوں! نظری نیچی رکھ! حیا کریہاں کے کمرنو مشند گفتد پر پُورا ہو! اس وقت ترایا تھ پکڑ کر

> کے فرقان: سے کے مربم: 4

تجے بنتیوا بنا دیاجائے گا، اور سختی وشقت تجدے ہٹا لی جائے گی، تجے احسانیات اور رحمت اللی کے کمالات کے سمندر میں خوط دیاجائے گا، وہل سے نکال کر فور، اسرار اللی اور علوم و معرفت کی خلعتوں سے تجے نواز اجائے گا، بھر تجھے بارگا ہِ تورس کا قرب بے پایاں نصیب ہوگا تجہسے جو مجھی بات ہوگی الہام کے وربیعے ہوگی، تجدیر عنایات ہوں گی، توبے نیازو ولیر بنا دیا جائے گا، تیرام تیر

اتك اليوم لدينا مكين اسين

(بے شک ای اب ہارے بہاں معزز ومعتد ہیں)

اکس وقت ذراحفرت یوسف صدیق علیه السلام کا تعقد سا منے رکھ اِکد انہیں اس وقت با دشاہِ مصر فرعوں کی طرف سے یہ خطاب کیا گیا تھا، اگر پر بظا ہر پر کلمات با دشاہ کی زبان سے نکلے بسیکی اہل معرفت کے زدیک توبد الغاظ زبانِ عقیقت ہی سے ادا کئے گئے تھے۔ اس خطاب کے والیے حضرت یوسف کو جہاں ظاہری سلطنت عطاکی گئی ٹھیک وہاں کانفیس ملک علوم ومعرفت ملک قرب خصوصیت اور مراتب بلند کا پر وائ محکومت بھی ودلیت فرمایا گیا ۔ اللہ تعالی کا ارشا و ہے،

وكذلك مكنا ليوسف فى الارض يتبواء منهاحيث بيشاء نصيب برحمتنا من نشاء ولانضيع اجرالمحسنين عليه

داور یونهی ہم نے یوسف کو اکس ملک پر ندرت بخشی اس میں جہاں چاہے کہے ہم اپنی رحمت جھے چاہیں پہنچائیں اور ہم نیکوں کا اجرضا کٹے نہیں کرتے ) اسی طرح سلطنت نفس کے بارے میں فرمایا ؛

وكذا لك النصوف عنه السوء والفعشاء ان من عبادنا المخلصين أو داورم في يرنني كياكراكس مرافي اور بيها في كوجروي ب شكوم بمارك يُح بُوئ بندول مين سے ب)

له يوسف: ٢٥

له پرست : ۲۲۰ سے پرست : ۲۲۰

علم ومعرفت كى شابى سي متعلق فرمايا:

ذلكامتماعلمنى ربى انى تؤكت ملة قوم لا يومنون كيه

ریران عموں میں سے ہے جو مجھے میرے رب نے سکھایا ہے بے شک میں نے۔ ان لوگوں کا دین نرانا جو اللہ مرا بیان نہیں لاننے )

ا سے صدیق اکر! تجھے بھی جب اس طرح خطاب کیاجائے گاتو تجھے علم اعظم سے ہرہ وا فرعطا ہوگا اور تجھے اس کے اصان اور توفیق اور تدرت اور ولایت مام اور تکم چریفس اور فریفس سب پر حاوی ہونے والا ہے۔ ونیا ہیں آخرت سے پہلے اللہ کے حکم سے چزیں پیدا کرنے کی مبارکب و دی جائے گی ، اور آخرت کی تعمت وار السلام اور ہشت بریں ہے۔ ویدا اللی اکس کی فعمتوں میں اضا فراور اصان حق ہے۔ ویدار اللی ایک الیسی آرز و سے جس کی کوئی حدونها یت نہیں۔

### (۲۷) حقیقت خیرونسر

ك يوسعت : ١٣٠

تاور ملق، ناک اور و ماغ میں سرایت کرجائے، پیوخون کی صورت میں تیر سے جسم کی دگوں میں تعلیل ہوکر تجے ہلاک گر وے اس وقت منہ سے اس کا گل و نیایا اس کا دھولینا ، جسم سے اس کا اگر دونا کا شرکو دفع کرنے کے سلط میں کچھ بھی فائدہ نہیں و سے گا، اور اگر پہلے ہی تُونے میٹھا پھل کھالیا اور اس کی فیسر سنی تنا مر بدن میں سرایت کرگئی اور تو نے اس سے فائدہ حاصل کرلیا اور نوشش ہوگیا تو بھی تیرے لیے یکا نی نہیں، بھی تھے دُوسر اپھل کھا نے کی خودرت بیش آئے گا وروی اندلیشہ بیدا ہوجائے گا کہ مکن ہے کہ تیرا فاتھ کو و سے بھل پر پڑجائے اور تیرے اندر وہ نمی سرایت کر جائے ، موجائے گا کہ مکن ہے کہ تیرا فاتھ کو و سے بھل پر پڑجا ئے اور تیرے اندر وہ نمی سرایت کر جائے ، فلاصلہ کلام پیکر ورفت سے دُوری اور بھل کی عدم معوفت میں کوئی بھتری اور بھلائی نہیں ہے اس کے قریب دہنے اور اس سے پریت و والبند رہنے میں ہی مجلائی اور نیر ہے ، پس خیروشر و و نوں افعالی النی ہیں اور اللہ خلاق کے و ما تعملون کے والا ہے ۔ فرمانِ خداوندی ہے ، و اللہ خلاق کے و ما تعملون کے والا ہے ۔ فرمانِ خداوندی ہے و اللہ خلات کے و ما تعملون کے والا ہے ۔ فرمانِ خداوندی ہے ۔ فرمانِ خداوندی ہے واللہ خلات کے و ما تعملون کے والا ہے ۔ فرمانِ خداوندی ہے واللہ خلاق کے و ما تعملون کے والا ہے ۔ فرمانِ خداوندی ہے واللہ خلاق کے و ما تعملون کے والا ہے ۔ فرمانِ خداوندی ہے واللہ خداور کی میں تعملون کے والا ہے ۔ فرمانِ خداور کی میں تعملون کے والا ہے ۔ فرمانِ خداور کی میں تعملون کے والوں خداور کی کا تو میں تعملون کے والوں خداور کی کا تو میں تعملون کے والوں کا تعملون کے والا ہے ۔ فرمانِ خداور کی کھور کی اور کی کھور کی کھور کی کھور کے والوں کی کھور کھور کی کھور کے کھور کی کھور کی کھور کی کھور کی کھور کی کھور کھور کی کھور کی کھور کی کھور کی کھور کے کھور کی کھور کی کھور کی کھور کی کھور کی کھور کی کھور کھور کی کھور کی کھور کھور کی کھور کی کھور کھور کی کھور کے کھور کے کھور کھور کی کھور کی کھور کے کھور کے کھور کے کھور کے کھور کے کھور کھور کے کھور کے کھو

(اورالله نے تمہیں سیداکیااور تمارے اعمال کو)

استخفرت میلی النه علیه و آله و سلم کاارشا و سیعه: منابع الله از خلق ال

والله خلق الجانس وجزورة واعال العباد خلق الله وكسبهم -(الله تعالى بى نے ذائح اور اسس كے ذريح كر پيداكيا اور بندوں كے اعال اور ان كاكسب الله كی مخلوق میں)

ارشادیاری ہے:

وللك الجنّة التي أوم تتموها بماكن م تعملون -

داوريب وهجنت جس كنم وارث كي كي اينال س

سبحان الله اکیا انعام ورحمت ہے کوئل کی نسبت بندوں کی طرف کی ، اگریم بندے اپنے جن اعمال کے سبب ضت کے مستقی ٹوئے ہیں کو علی جسی اسی کی توفیق اور رحمت کا تمیجر ہیں۔ مستخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ :

ك والطيفات : 49

كالزون : ٢٢

" كوئى شخص بھى اپنے عمل سے جنت ميں داخل نہيں ہوگا يا، برچھا گيا: آپ جى يارسول المرع!"

فوایا "میں بھی اپنے اعمال کی وجہ سے جنت میں نہیں جا ڈنگا۔ یہ دوسری بات ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھے اپنی رعمت میں ڈھانپ لے۔"

كذابك لنصرف عند السوء والفحشاء انه من عبادنا المخلصين

دادرہم نے یوننی کیا کہ اکس سے برائی اور بے حیا ٹی کو پھیرویں بے شک وہ مال مال میں اس کے اور اس میں اس میں اس م

ہمارے بچنے ہوئے بندوں میں سے ہے، البتردینی برانی کے بارسے میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے :

ما يفعل الله بعد ابكم إن شكرتم و أعنتم وكان الله شاكراً علماً-

داورالشرتميس عذاب وسد كركيا كرك كا واگرتم حق ما نوا ورايمان لاؤ اورالشرب

صلروبين والاجان والا)

مومن شاكركوبلكيكے كى وہ بلاكى نسبت عافيت سے زيادہ قريب سے اس بلے كدوہ شاكر ہوكے سبب زياد تى نعت كے مقام يں ہے - ارشاد بارى ہے :

لىن شكرتم لان يدى كرسي

اگراحیان ما نوگ تویس تهیں اور دُوں گا)

الرسراايان ائزت بين آگ ك أن شعلوں كوج بركن كادك يا جركيس كے بجا دے كا تو

الد الناع

له يوسف ؛ ١١٢

تله ارابم: ،

دنیا بین آئش بلاکوکونکو نئیس مجمائیگا ، اسے مرب اللہ ااگر بندہ مجاؤیب میں سے ہوج ولایت اور بزرگی کے لیے لیندیدہ ہے تواس کے بیے آزمائش خروری ہے تاکردہ اس آزمائش کے ذریعے خواہا میلان بلیج اورنفس اکس کی لذتوں سے آزام لینے ، مخلوق پڑکیے کرنے ، ان کے قرب میں داختی رہنے ، ان سے آزام چاہنے ، ان کے ساتھ دہنے ، اور ان سے نوٹش دہنے ایلے نقائص سے پاک میان کیا جائے لہذاوہ آزمائش میں ڈالا جاتا ہے تاکہ یہ ساری خوابیاں ورد ہوجائیں ، اوران کے کھل جانے سے دل پاک ہوجائے اور توجید ومعرفت بی گوناگوں اسراز اورعلوم وانوار کا محل بن کردہ جائے اکس یے کہ دل ایک ایسا گھر ہے جس میں دوکی گفیائش نہیں ۔ اللہ تع بیاک

ماجعل الله لرجل من قلبين في جوف المدرد (والمرف في موف الدردوول شرك )

دورس مقام پرارشاد ہے:

ان الملوك اذا دخلوا قرية أفسدوها وجعلوا اعن اهلها اذلة سط وب ان الملوك اذا دخلوا قرية الفسدوها وجعلوا اعن الم اهلها اذلة سط وب نسك بادشاه مروية مين اور المس كرون والول كوفيل كرته مين

ول پرتشیطان اور تواہشا ت نفس کی حکومت تھی، اعضا ان کے حکم سے ہر طرح کے گذاہ اور برائی میں مبتلا شخصاب وہ حکومت زائل ہوگئی اور اعضائے نے ارام پایا، محل شاہی لینی قلب خالی اور صحن خاند لینی سینہ پاکیزہ ومنور ہوگیا، ول علوم ومعرفت اور آؤجید کی حلوہ گاہ بن گیا اور سینہ واردات اور عجائبات بنیں کے نزول کا محل ہوگیا اور پر سب اہنی مصائب اور اکر انشوں کا ثمرہ ہے ۔ انخفر ملی الشر علیہ واللہ وسلم کا ارتباد ہے:

" مم كروه انب الم أن الش ك اعتبار سي تمام لوگوں سے سخت تربين، اس كے الحدود مدر مدر مدر مدا

الحارب الم

انا اعرفكم بالله والشدكم منه خوفًا-

دی تم سب سے زیادہ اللہ کی معرفت رکھنے والا اورسب سے زیادہ اس سے درنے والا ہوں)

جڑتنف بادشاہ سے مجتنا قریب ہوتا ہے خوف و خطریں بھی وہ اسی قدر بڑھا ہوا ہوتا ہے ،انس کی وجربہ ہے کہ ہوقت بادشاہ کی کڑی گاہ ہے ، انس کی تمام سرکات دسکنات برباد شاہ کی کڑی گاہ ہے ، مکن ہے انسی مقام پر تیرے دل ہیں کھٹھا پیدا ہو کر مخلوق ترساری اللہ تعالیٰ کے زویک ایک شخص کی طرح ہے جس کی کوئی حرکت و سکون اس سے پوشیدہ نہیں ہے تو اس تمثیل کا کیا فائدہ ؟

اس کے متعلق ہم کتے ہیں کرجب اس کا رتبہ بند ہوجاتا ہے تو خطو بھی بڑھ جاتا ہے کیزکد اس پر خدا کی بے پایا نعمت و فضل کا تسکر یہ واجب ہوجاتا ہے۔ اس مقام پر ذات بادی کے غیر کی طرف معمولی سا التفات بھی اسس کے قسکر میں نقصان اور بندگی میں کوتا ہی کا سبب بن جاتا ہے اِللّٰہ تعلقہ کا ارتبادے :

> يانساء النبى من يات مسكن بغاحشة مبيئة لضعف لها العنداب ضعفين يلى

(اے نبی کی سیبیوا جوتم میں صریح سا کے خلاف کو فی جراً ت کرے اس پراوروں سے دُونا عذاب مبوگا)

انخفرت صلی الدّعلیه وسلم کی ازواج مطهرات کے لیے یہ عکم آنخفرت صلی الدّعلیہ وسلم سے ان کے کما ل تقرب کی عظیم اللہ علیہ وسلم سے ان کے کما ل تقرب کی عظیم الممت کے صور ل کے بعد آیا ، لهذا جو شخص خود ذات باری سے واصل ہے ، ان تو کہنے ہی کیا ہیں ! اس کی ذات اس سے بلندو بالا ہے کہ مخلوق ہیں سے کسی کے ساتھ لمے شبید وی جائے لیس کے شاتھ اور وہی سنتا وی جائے لیس کے شالم شی وھوالسسیہ البصیر سے داس حبیبا کوئی نہیں اور وہی سنتا ویجہا ہے )

# (۱۷۸ وال مالک

کیا تورامت و سرور ، آسودگی و سرت ، امن و سکون اور نازونست کانوایا ب جالانکه

تواجیج ک گذاختگی نفس گنی ، نوا بشا ت کختم کرنے اور دنیا و آخرت کی جزا و مزاسے نکری

کی جبٹی ہیں ہا ایجی ک تیرے اندران کا اثر با تی ہے اے جلد باز با حضر حضر کر آ سہت بیل،

اس منتظر اسبت ک یہ موافعات زائل نہیں ہونے راست بند ہے اور مبت ک ان یں سے

ترے اندرکوئی ورہ بھی با قی ہے تیری چشیت غلام کا تب کی ہے، چاہے صوف الس پر ایک درم بھی

باتی چر و ب ک دنیا کی خواشات ، موائم ، اسباب ، دنیا و آخرت میں بدلے کے سلط میں ترب

اندر کی کھجور کی گھیلی چونے اتنی لالی سبی موجو و ہے تو تو انجی ک فناکے درواز سے برہ انتظار

کر این کہ فنا پوری طرح ماصل ہوجا ئے اور تھے الس تھی سے نکالاجا نے بھر تھے اس طرح خطاب

برات کر کے خوشبو میں بساکر با و شیا و صفور بٹیں گیا جائے اور و ہاں تجھے اس طرح خطاب

کر این کر کئوشیو میں بساکر با و شیا و صفور بٹیں گیا جائے اور و ہاں تجھے اس طرح خطاب

کر بات کی خوشبو میں بساکر با و شیا و صفور بٹیں گیا جائے اور و ہاں تجھے اس طرح خطاب

انك اليوم للسنامكين امين

(بيشك أج أب بهارك يهال معزز معتديل)

له يوسف ؛ مه ه

توبھورت زورات کی شکل میں ڈھال بیتا ہے اسس کے بعدا نہیں پالش کے دریاد می باقی خوب نے بین کھر خوب تے بین کھر خوب تے بین کھر ان رہورات سے بادشا ہوں کی بیگیا ہے کو کاراستہ کیا باتا ہے الغرض وہ محکوے کارگیروں کے باضوں گھنے کئے کے بعد بادشاہ میں بیٹی جاتے ہیں اسے مومن ا بعینہ اسی طرح مب ترجی فضائے اللی پرصا براوز نمام حالات ہیں راضی رہے گا تو دنیا میں نبجے بادشاہ وحقیقی کا ترب نصیب ہوگا ، اور طم ومعرفت اور اسراد کی وولت مطاکی جائے گی اور انہوت میں انبیاء ، صدیقین ، شہداء ہوگا ، اور طالحین کی معیت میں الشر تعالی کے جوار دھت اور خاص مقابات قرب والنس پر نمائز ہوگا ، اور صالحین کی معیت میں الشر تعالی کے جوار دھت اور خاص مقابات قرب والنس پر نمائز ہوگا ، امر امراد کی معرفت کی صدیقین ، شہداء امراس کی معرفت کی معلوت اور اس کی مطاف و کرم اور اصابات کی وولت نصیب ہوگی .

اکس کی معرفت کی معلوت اور اس کے مطاف و کرم اور اصابات کی وولت نصیب ہوگی .

بندہ اللہ تعالیٰ پرایمان لاکراپنے تمام امور آسی کوسونپ دیتا ہے ، اسے بھین ہو اسے کردرق میں فراخی اللہ تعالیٰ ہی کے بائغ میں ہے، اور جو کچہ الس کامقسوم ہے ، وُہ اسے طرور کرر ہے گا ، اور جواکس کے مقسوم میں نہیں ہے وہ اسے ہرگز نہیں مل سکتا ، اسے اللہ تعالیٰ کے اکس فرمان پر پوری طرح ایمان ہوتا ہے کہ ؛

ومن یَتق الله یجعل لدُمخرجًا و برزقه من حیث لا یحتسب و مسن یتوکل علی الله فهوحسبهٔ <sup>را</sup>م

(اورجوالندسے ورسے النداس کے لیے نجات کی راہ نکال دسے گا اور لیے وال سے روزی و سے گاجہاں الس کا گمان نہواور جو الند پر بھر وسا کرمے تووہ اسے کافی ہے ل

عافیت کی حالت میں بندہ یہ باتیں کتا ہے اور ان پراعتقادر کھتا ہے۔ بھراجا بک اللہ تعالیٰ

اسے فقروفاتے کی از اکش میں وال و تیا ہے تو وہ عاہری وزاری کرنے لگ جانا ہے کین اللہ تا اسے از ارتفاق ان اسے از ارتفین کرتا ، اس وقت اس مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان کا دا لفق ان کون کفراً ( منگلہ سے کفرے فرجب بہنچا و بتی ہے ، ابت اور سیحی ہوجاتا ہے ، اس کے بعد اللہ تما لیجن سے اپنا لطف و کرم فرماتا ہے ، اسے فقر و تنگر سی کی اس از مائٹ سے نکال کرفایت و وولت کی نعمت سے نواز دیتا ہے ، اور اسے اپنے شکراور عمد و ثنا کی توفیق عطا فرماتا ہے ، اور اسے اپنے شکراور عمد و ثنا کی توفیق عطا فرماتا ہے ، اور بندے کی یہ حالت اکو و می ہے نا اللہ اللہ اللہ تعالی جس کی ازمائٹ کا اراد و کرتا ہے ہے میشر کے بیات کو می ایک اس کے ایمان کی مدو ہمیشنے کے لیے تنگروم کی اور اس کے وعد سے بی منقلع ہوجا تی ہے چانچہ وہ نراب اعتراص کھولے ، اس پر تہتیں سکا نے اور اس کے وعد سے بی منقلع ہوجا تی ہے چانچہ وہ نراب اعتراص کھولے ، اس پر تہتیں سکا نے اور اس کے وعد سے بی واضی نشا نیوں کے انکار کی وجرسے کفر ہی کی حالت میں دنیا سے رخصت ہوجاتا ہے ۔ اکمنور واضی نشا نیوں کے انکار کی وجرسے کفر ہی کی حالت میں دنیا سے رخصت ہوجاتا ہے ۔ اکمنور صلی الشرعلیہ وسلم نے اپنے اس فرمان میں اسی طرف انسارہ فرمایا ہے ؛

الناسند الناس عذابٌ يوم القيامة م جل جمع الله له بين فقر الدنيا وعذاب الأخوة -

ر نیامت کے دن برترین عذاب میں وہ شخص ہوگا جے دنیا میں محتا ہی ونگریتی اور آخرت میں عذاب ِ جہتم نصیب ہوا ) ر

ہم اکس سے اللہ کی بناہ کیا ہتے ہیں ' کہی خدا سے نما فل کردینے والاوہ فقر ہے جس سے الخفرت صلی اللہ علیہ وکسلم نے پناہ مانگی ہے۔

اس کے علاوہ ایک دوسراشخص وہ ہے کہ میں بزرگی اور مقبولیت کا اللہ تعالیٰ نے ادادہ کرایا ، اور اُسے اللہ تعالیٰ نے ادادہ کرایا ، اور اُسے اللہ نوام ، اولیاء ادرا مباء بیں سے بنایا ، اُسے وارث الانب یا ، اور مائین میں اور اُسے اللہ کا بلندمر تبرعطا فرمایا بچراسے البخے معزز بندوں علماء ، حکماء ، شفیع ، نگمبان اور قائدین سیدالاولیاء کا بلندمر تبرعطا فرمایا بچراسے البخ معزز بندوں علماء ، حکماء ، شفیع ، نگمبان اور قائدین بیں سے بنایا ادراسے البخ مولی کی طرف رہنے کا طرف رہنے کے داستے دکھا نے والا ، خواب راستوں سے بچانے والا بنایا ، اللہ تعالیٰ اپنی رہت کا طرف اللہ بیں نما ہوجانے کے بلندمقا مات عطا پر رضا مندی اور موافقت کے سمندرا ورا فعالی اللی میں نما ہوجانے کے بلندمقا مات عطا

فرماتا ہے اور الترتعالی اُسے اپنی جود وعطا میں دھانپ لیتا ہے جیانچہوں ہویا رات، طوت ہویا خلوت، زندگی بجرراً فت ورحمت اللی اسس کی ناز برداریاں کرتی رہتی ہے۔

# (۳۰)مفام سب

حیرانگی کیات ہے کر تو پوچینا ہے کر کون سے عمل اور کس تدبیر کے دریاتے مجھے اپنے مقصد بیں کا میابی ہوگی ؟ اسس سلط بیس تجھے نصیعت کی بیاتی ہے کہ اللہ تعالی جس کے عکم سے تیری یہ حالت تائم ہوئی ہے حب تک کشا وگی پیلے نرفر مائے تو اپنے مقام پر تھہرارہ اور اپنی حدسے تجاوز نرکر، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

احمدوا وصابروا و مرابطوا و اتقوالله لعلكة تفلحون في احمد و مرابطوا و اتقوالله لعلكة تفلحون في المرود و مرابط المح ملك في ملها في كرو اور الله من ملك في ملها في كرو اور الله من ملك في ملها في كرو اور الله من مناسبة و اور الله من مناسبة و اور الله مناسبة و اور الله مناسبة و اور الله مناسبة و المناسبة و المنا

الله تعالى في تحصروربط احفاظت عال أور السريد مداومت كاحكم وياست ا ورانيس ترك كرف سے درايا سے - فرايا :

وا تقوا ملله لینی انیس جیوانے بیں اللہ سے ڈرو! صیراختیار کرد کر بہتری اور سلامتی صیر ہی میں مضربے ۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاء ہے: صیر ہی میں مضربے ۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاء ہے: الصبر من الابعان کا لس اس من الجسسة -

ا یمان میں صرکا وہی مقام ہے جوجم میں سرکا ہے اور شہورہے کہ ہر چیز کا تواب اس کے اندازے کے مطابق ہونا وندی سے: اندازے کے مطابق ہونا جو لیکن صرکا تواب بے حدو شمارہے، مبیا کرفر مانِ خداوندی ہے: اندازے کے مطابق ہونی الصابرون اجھم بغیر حساب ہے۔

مچر مب توصراور تعدو دانندی حفاظت میں خدا سے ڈرمے گا تو مجھے دہ نعمتیں عطا ہوں گی جن کا اس نے اپنی کتاب میں وعدہ کیا ہے۔ الس کا ارشا دہے: ومن یتن الله یجعل له مخرعاً ویرزقه من حیث لا یختسب ای داور جرالله سے در در الله اس کے لیے نجائے کی داہ نکال دے گا اور اسے وال سے دوزی دے گاجمال اکس کا گمان نہو)

مرکے سلطے میں تو متو کلین کا مضیرہ اختیا دکر تاکہ تجھے وسعت اور کشادگی نصیب ہو۔ ان حالات کے لیے کفایت کے بارے میں خدا تعالی نے یوں وعدہ فرما یا ہے:
ومن یتو کل علی الله فہو حسبه کی سے

ومن يتوكل على الله فهوهسبه يه ومن يتوكل على الله فهوهسبه يه ومن الترييم وسأكرك تووه السيحاني شيء المدين المارية

توصرادر توکل کے ذریعے منین کی جماعت میں شامل ہوجا ، الله تعالیٰ نیک بر لے کا وعدہ تو فرما ہی چکا ہے خیا پندا د شاد ہے :

وكذاك نجسزى المحسسنين يه (اورمم ايسا بى صلرويت مين نيكول كو) ان پاكيزه خمائل كواپنان كى وجرست وُه تجه اپنا مقرب اور دوست بنا لے كارائس كافران ئے: اِنَ الله يعب المحسسنين يہ

پس صروبیا و آخرت میں ہرنگی و سلامتی کی بنیا دہے اور صبر ہی کی بدولت مومن رضا اور موان قصت کے مقام کی طوت ترقی کرتا ہے ، پھر تقدیر ضاوندی میں اپنے آپ کو فنا کر دینا میا ہر برلیت اور غیبت ہے اکس مقام کو چھوڑنے سے ڈر! وزنر دنیا و اکٹرت کی جلائی تجے سے زاگل ہوجائے گی اور ندامت کے سواکچے ہاتھ ندا کے گا۔

#### (۱۲)معيا رمجتت وعداوت

مب تو اپنے ول میں کمی تخص کی محبت یا عداوت پائے تو اکس شخص کے اعمال تما بُ سنت کی کسوٹی پر پر کھ إ اگروه اعمال کے لیا تاسے کتاب وسنّت کا مخالف ہے، تو تو السّداور

ك الطلاق : ٣

ت المائده: ١٣

له الطلاق : ۲

سى يرست: ۲۲

www.maktabah.org

اس کے رسول سے دومتی و محبت پرخوش رہ ۔ اور اگر اکس کے اعمال تو کتاب وسنت کے مطابق میں ، لیکن تواسے ڈمن محبت ہے تو تیجے معلوم ہونا چا ہے کہ تو نسانی خوا ہشات کا اسر ہے اور زاتی اغراض کی وج سے اس سے ڈمنی رکھتا ہے! اس بخض دعداوت کی وج سے تو اس پر ظلم کر رہا ہے اورخدا و رسول کے فرمان کی خاصت کا اڑکیاب کر رہا ہے لہذا اپنے اکس لغیف سے الشہ کے حضور تو ہر کر! اور الشرتعالی سے خو داس کی اور اس کے نیک بندوں ، دوستوں اورصالحین کی محبت کا سوال کر! اور الشرتعالی سے خو داس کی اور اس کے نیک بندوں ، دوستوں اورصالحین محبت کا سوال کر! اور محبت کے سلسے میں سنت اللہ کی پروی کر! اسی طرح حبن شخص سے تو محبت رکھتا ہو اس کے افعال و کردار کتاب و سنت کی دوشنی میں جانچ ۔ اگر تاب و سنت کے مطابق اس کے اعمال ورمست ہیں تو اکس سے بے شک محبت کر! اور اگر اس کے اعمال ہم ہیں تو اس نے اعمال ہم ہم دو ایک خواہشات نفس کے تابع ہو کر نہ رہ جائے ، شواہشات نفسانی کی قونما لفت کا تجھا میں عن سبیل اللہ کے واشا و ہے ؛

و لا شتبع اللہ و کی فیضلاے عن سبیل اللہ کے وارشا و ہے ،

(اور نوابش کے ویچے نبانا کہ تجھے اللہ کی راہ سے بہلا وسے گی)

# . (٣٢) مجتت ِ اللي كامقام

تعبب ہے کہ تواکٹر کتا ہے کہ میں جزے مبت کرنا ہوں، وہ عادمی ثابت ہوتی ہے،
کو کی علمری دربیان میں مجدائی، موت یا عداوت کی دیوار حائل ہوجاتی ہے، اگرال سے محبت ہو
تو وہ بھی علمہ ی ضائع ہوجاتا ہے یا گم ہوجاتا ہے ۔اے خدا کے مجد ب اور منظور نظر! العام یا فتہ
اور غیرت کردہ ایکا تجھے پتہ نہیں کہ اللہ نے تجھا ہے لیے پیدا کیا ہے اور تو غیر کی طرف جارہ ہے،
کیا تو نے اللہ تعالیٰ کا یہ ارشا و نہیں سُنا؛

يعبهم و يعبّونه -( الله ان كواوركه الله كو دوست ركه بيس)

14:00

دوسرى جرومان ب:

وماخلقت الحبن والانس الدليعبدون ليم

داوریں نے جن اور آوی م س بے بائے بیں کدیری بندگی کریں) كبا تُون رسول الله صلى الشطبه وسلم كابدارتنا وبني مناكر مب الشركسي بند س كو ووست بناتا ہے تواسے آز مائش میں ڈال دینا ہے، اگروہ اس برصر اختیار کرے تو الله اس کی عكيان أراب- وريافت كياكيا يارسول الترصلي الشرعليدوسلم إنگياني كي كيامعني بين؛ فرايا: الس سے مراویہ ہے کہ اللہ تعالی اپنے اس بندے کے ول سے مال اور اولا و کی محبت اٹھالیہ اب اوربراس ليے ہوتا ہے كراگر بنده مال واولاد كى مبت ميں كھوجائے تونيا تي حقيقي سے اس كى مبت بٹ جائے گی اورائس کے تھے بڑے ہوجائیں گے، اورائس کی مبت اللہ تعالیٰ اوراس کے غير من مشترك مرجائ في حالا نكرالله نعالي اين ساخفتر اكت بيند نبين فرما ما ، وه برا غيرت والا ہر شی پر قا دراور فالب ہے اپنے شرکے کو ہلاک اور نبیت کر دیتا ہے تاکہ اپنے بندے کے وال غيرك وخل سے پاك كركے مون ا ہے ليے خاص كروے -الس وقت الله تعالى كا فرمان يجهم ويعبونية كامظامره بونا ب اور بندكا ول برقهم ك تتركيب، مال واولاد، لذات وشهوات طلب الارت وریاست ، منازل بهشت اور درجات و مقامات سے پاک بوباتا ہے اس کے دل مي كوني الاده اوزيمنا باتى نهيل رستى ،اكس وفت اس كى شال اس برتن كى جوجاتى ہے جس ميں كوئى بنے والى چزنىيں عظم تى ،اس ليے كەول كى يركيفيت الدّتمالىٰ كىفىل سے واقع ہوئى ہے۔ اب اگرول میں کوئی تنا یا خوا بھٹ بدا ہوگی تو فوت النی اپنے عمل سے اسے فتم کر دے گی،اور تلب كر وظف وجروت اورميت على كروب الكادية عاليس كما اور عب وكما في كى خذقىن كودوى جائيل كى، الس وفت ولى طرف كسى شعكا اراده ننيل بني إلى عالى عنائير يه ده تعام بعجهان بيوى ، نيخ ، دوست كرامت ، عبارات اور ال واساب بين عدك في پیزیمی ول پرا ژانداز نئیں ہوسکتی، کیزکدیہ سب چیزین قلب سے خارج ہیں، بنا لیمالیت

له الذُّريت ، ١ ٥

یں اللہ تعالی سجی غیرت نہیں کرتا، بھریت مام جزیں بندے کے لیے اللہ کی طرف سے بوت افزائی معلان اللہ کی طرف سے بوت افزائی معلان اسی وجہ سے معلقت اور اکس کی طرف آنے والوں کے لیے باعث منفعت ہوجا کیں گا، اسی وجہ سے اسے بزرگی و ثیرافت ملتی ہے اور اکس کی رحمت و حفاظت سایر کرتی ہے بھروہ بندہ و نیا و کھنت میں ان کا نگربان کوٹوال، جائے پناہ اور تشفیع ہوجائے گالیہ

### رسی انسانی مارچ

وگ بارقسم کے میں ، ایک دوجس کی زبان ہے اور دول ، برعامی تام بر کار اور و میل تنخص ہے۔ اللہ تعالیٰ کے زویک وکسی شمار فطار میں ہے اور نرائس میں کوئی سبلائی و بمتری ہے ، اس کی مثال مجوسے کی ہے ، ایسے داگوں کی کوئی قدر وقیت نہیں، ال البقہ اگرا مند تعالیٰ ان براینی رحمت کاملہ ازل فرا وے ، ان کے قلوب کو اپنے ایمان کے نورسے منور کروے ، اور ان کے اعضا و جوارح کواپنی بندگی کی سعادت ارزانی کرے ، تویہ الگ بات تواكس كروه مين بونے سے بي اور نه بى اپنے پاكس انہيں بناه وے ، توان سے ور اور ان میں شامل مرور کیونکہ میں وولوگ میں جواللہ تعالی کے خیط وغضب اور عذاب کا نشانہ میں نار ووزخ كے مستى اوراكس كے باسى ميں - و لغود بالتدمنهم ) والله تعالىٰ كے على و الكي سكھا نے والے وین کی رہنما نی کرنے والے ، دین کی طرف لانے والے اور اس کے مبلغین کی پاکیزہ جاعت میں ہوجا، اننی لوگوں کی صبت اختیار کر، اوران کے قریب آ، لوگوں کو اللہ کی اطاعت کی وعوت د اورائفیں خدای نافوانی سے درا ااس پرتھے اللہ تعالی کے ان تقرب ماصل ہوگا اور تھے انباء ورك لكا تواب عطاكيا جائے كا-رسول الشصلي الدعليروسلم فيصفرت على كرم الشروجه ے ارشاد فرایار اگر تری تعلیم سے اللہ کسی ایک شخص کر بھی ہدایت نصیب فرا دے توریات تيرك ليے تمام دنيا سے افعنل ہے " وو سرائتحض وہ ہے جس كى زبان توسيدليك ول نہيں ہے وه داناتی اور عکت کی باتین کوتا ہے میکن خود ان رعل نبین کرتا، وگوں کواللہ کی طرف بلآنا ہے گر خود النرسے دورہا گا ہے، دوروں کے عیوب نکا تبار شا ہے میکن خودا ننی عیوب میں بتلا رہا ہے درگوں پراسے زہر واتعاد کا رعب والا اس مالا مکم خود کمیو گنا ہوں کے دریلے اللہ تعالی ك معرى ننج بين يمقال تدر ع مقرب إ

کے ساتھ کا وہ پیکارر ہا ہے، خلوت میں وہ انسان نما بھیریا ہوتا ہے، بلاث بیری وہ شخص ہے جس سے ڈراتے ہوئے نبی کریم صلی التدعلیہ وسلم نے فرط یا ہے:

" ب ب برای جرجس سے بیں اپنی امت کے بیے در تا ہوں وہ علماء کی بے علی ہے (نو ذبالدمنهم ) اليضخص سے دوررہ إلهيں الس كي شيري زباني تجھے بهلانہ لے اور تجھا س كنا بوں كا كى ملانہ والى اوركبين اس كے باطن كى كُندكى تھے للك فرا الے، تميسا شخص ور ہے جس کے پاکس دل توہے مگر زبان نہیں ، یرمون ہے اللہ نے اسے مخلوق سے جیاکر اس پرانیا برده فوال دیا ہے اسے اپنے عیوب پر بینا ادرائس کا ول منور کر دیا ہے اسے لوگوں سے کثرت ملاقات کے معاشب اورزیا و گفتگو کی خرابیوں سے آگاہ کرویا بینانچراس نے بعیتین كرلياكه خاموشي اور گوشنشيني مين سلامتي ب جبيها كررسول الثيميلي الشطيبه وسلم كاارشا و ب. "جو ان میں سے نوجز خاموشی میں ہیں میتخص اللہ تعالیٰ کا دوست ہے، اور اس کے ساتھ ہی دو مفوظ سلامت ، عقلند، صاحب نعمت اورخدا کا تمنشیں ہے ۔ تمام بعلائیاں اسی کے پاکس ہیں ایسے فنخص كي صحبت اختياركر، اوراس كي مصاحب ، خدمت اوراكس كي خروريات وحوالج مين تعاون ك ذريع ال كے ساتھ دوستى بيداكر، جرجز بجى اس كے أرام وسكون كا موجب بواكس سے اس کی ول گری کر! ان شاءالمذالعزیز اس کی برکت سے اللہ تنالی تھے اپنے قرب میں لے کر ع.ت بخشے كا ، اور تجھے اپنے مجبوب ومقرب بندوں میں شامل كركا اچر تھا شخص وہ ہے جسے انواز واکرام کے ساتھ عالم مکوت میں بلایا گیا مبیا کر صدیث شرایت میں آیا ہے:

مجس نے علم حاصل کیا اس پر عمل کیا اور دوسروں کو سکھایا، اُسے مکوت ہیں عرت کے ساتھ بگایا جائے گا!

یکی وقتی سے جو دات اللی اور اس کی آیات کا عارف ہے اور اس کا ول علوم اللی کا این ہے اللہ تعالیٰ نے اسے اللہ کا ایس کے اللہ ایک ایس ہے اللہ اس کے بیاد مختص ہیں ، اسے برگزیدہ اور مقبول بنایا ، مخلوق ہیں سے مین کراسے بدایت وی اور اپنی طرف راہ دی ، الس کے سینہ کو اسرار وعلوم کے اخذو قبول کا سرچشہ بنایا ، اسے وانشمند اور مخلوق کیلئے راہ دی ، الس کے سینہ کو اسرار وعلوم کے اخذو قبول کا سرچشہ بنایا ، اسے وانشمند اور مخلوق کیلئے

ہادی، برائی سے طورانے والا، ہرایت یا فتر، سفارٹ کرنے والا ، سفارش قبول کردہ، ستیا، معدی اور انبیار ورسل علیبہالسلام کاخلیفہ بنا یا ، کیس بنی آوم میں بہی شخص ایمان کے بلند ترین مقام پر فائز ہے مزیبہ بنی سے علاوہ اس سے بلند کوئی ورج نہیں ہے ایستی خص کی صبحت اختیار کر اور اکسس کی مخالفت کرنے ، اس سے نفرت کرنے ، اس سے نفارہ کشی اختیار کرنے ، اس کی خالفت کرنے ، اس کی فوات اور اس کی نصیحت پر کان مندور نے سے طور ایکیونکر سلامتی کا مرکز تو اس کی زات اور اس کی بات نہ مانسی کا مرکز تو اس کی زات اور اس کی بات نہ مانسی کی ہو باد انسان کردی ہیں ، تو غور و فکر کر ااگر کی مدود تو فیقی غایب کردی ہیں ، تو غور و فکر کر ااگر فور و فکر کر ایک خور و فکر کرنے والا ہے اور اگر ایک خور و فکر کرنے والا ہے اور اگر ایک وجود پر مہر بان ہے تو اسے بچا اللہ تعالی نہیں اور آپ کو دنیا و انوت میں اپنے سے ندیدہ امور کی تو فیق ارز انی فوائے ، ایمین ر

# (۳۴) افعال ِ خداوندی پراغزاض کی ممانعت

سیرت ہے کر توانڈ تعالی پرنا راض ہوتا ہے اس پرہمتیں دھرتا اور اعراض کرتا ہے اس کی طرف نظم کی نسبت کرنے ، رزق دینے اور ال ودولت عطاکرنے ، مصائب اور ختیوں کے سٹانے میں اس کی طرف تاخیر جیسے الزامات سے بھی بنیں گئے گئا ، کیا تھے بتر منیں کہ ہرچے کے لیے ایک فایت اور انتہاہے ، اکس میں کسی تسم کی تبدیلی نہیں ہوسے ، اکس میں کسی قسم کی تبدیلی نہیں ہوسے ، نیال رہے کہ بلا اور مصائب کی گھڑیاں ما فیت اور امن سے نہیں برلستیں ، اسی طرح سختی زمی سے اور فقر و فاقر تر انگری و دولت مندی سے اپنے مقررہ و قد سے بیا برل ستیں ، اسی طرح سختی زمی سے اور فقر و فاقر تر انگری و دولت مندی سے اپنے مقررہ و قد سے بیا برل نہیں ہوسے ، توادب اختیار کر ، فام وشی اور صبر ورضا اور اپنے پرور و گار کی اطاعت اپنا وطیو بنا اللہ تعالی پرنا راض ہونے اور اکس کے فعل پڑھت لگانے سے تو ہرکر ا اللہ تعالیٰ کے وابش پرسی کا بران مالے برنا ، اور گناہ کے بغیر عام انسا نی و مقور کے مطابق طبیعت کی خوامش پرسی کا بلوین نہیں ہے۔ بلالین نہیں ہے۔

الله تعالی ازل سے يمنا اور برج نے پہلے ہے اس نے تمام استیاء، اوران كى بعلا يو اورخ ابيوں كوسپ داكيا، وہ برج نے كازوا نجام اورا بتداء وانتما كا عالم ہے، اس كے تمام

ا نعال عکمت رمبنی اور اسس کی مصنعت مضبط ہے، اس کے کاموں میں باسم زکوئی تفنا و ہے، اور نہ ہی اس کا کوئی کام بے فائدہ ہے ۔اس نے کسی بھی چیز کو بے کار نہیں بنایا ، لہذا اس کی ذات کی طرف نر توکسی نقص و خامی کی نسبت ورست بے اور نرہی اس کے کسی فعل را انگشت نمائی کی جاسکتی ہے اگر تواس کی موافقت ورضا اور الس کے افعال میں فنا ہونے سے قاصر ہے توکشادگی کارکاانتظار کر، یہان کے کوشتہ تقدیر ہو را ہوجائے اور وقت کے گزرنے کے ساتھ ساتد برمالت کسی بتر مالت سے برل مائے جس طرح مروی کے بعد گری اور رات کے بعد ون كأنب. الرُنوون كى روشنى اور يك سرشام طلب كرك كا تومنيں يائے كا بكر ران كى تاريج ميں زیا و تی ہوگی، بہان کم کرات کی اریکی اپنی انتہا کو پہنچ جائے گی ، فجرطلوع ہوگی اورمنور ون آجائے گا۔اس وقت جاہے توون کی طلب اورارادہ کرے چاہے دن کا طلوع ہونا تھے ناگوار گزرے دن برطور ہوکرد ہے گا اگر اس وقت توجا ہے کم برون رات میں بدل جائے تو تیری یہ وعاقبول نر ہوگی کیونکرتیری پرتما ہے وقت ہے جنانچہ السن تمنا سے سوائے حرت، محروی ، اخوشی اور شرمندگی کے پیونجی صاصل نر ہوگا، لهذا پر تمام باتیں چھوٹر دے اور حق تعالیٰ کی طاعت اس سے حُن بلی اور مبر عبل اختیار کر ، جویز تیرے مقدر میں ہے وہ تج سے ہر گز نہیں جیسی جائیگی اورجزر المقدر نهبي عدو تجه قطعا نهيل على في فيهايني زندكي كي قسم بي رحب توعبا وت و رباضت اوزنض وعاجزى كے ساتھ اللہ تعالیٰ كے فران ا دعونى استحبث مكد اور و استلوا الله من فضله محمطا بن وعاكرًا ہے، نوالنَّد تعالیٰ مقررہ وقت پرتیرے ملے دینی و نیوی صالح كومپشي نظر ركھتے ہؤئے قبول فرماناہے- وعامیں النیر قبولیت پرانسس کی ذات پر انہام نر نگااؤ نہ ہی ویا سے اکتا کیون کو اگر شیمے فا ہرا و عاسے فائدہ صاصل بنیں ہوا تو نقصان بھی نہیں ہوگا.اگر دنیا میں نیری دیا قبول نہیں ہوئی تو آخرت میں تجھے طرور اس کا ٹواب ملے کا احدیث میں آیا ہے كر قيامت كون بنده اپنے نامزاعمال ميں معبض البيي نيكياں دیکھے گاكر اسے ان كا علم بحبي نہيں ہوگا، چنانچداس وقت اسے آگاہ کیاجائے گاکہ برنیکیاں تیری ان دُعا وُں کابدلہ ہیں ، جزّر ونیا

له موس : ۲۰

میں برابر مانگذار یا ہے مگر اسس ونیا میں ان کی فبولیت مقدر مزھی ایا مبیا کر مدیث میں وارد ہو آب کہ تیری او فی حالت بر ہو کہ تو بروقت اپنے مولی سے لولگائے رہے اسے واحد کی اجائے اپنی تمام خرویات اور حاجیں اسی کی بارگاہ میں بیش کرے اور اکس کے ماسوئی کو خاطر میں نہ لائے، تو اپنے تمام حالات، لیل و نهار ، بیاری وصحت اور بختی و زمی میں عام طور پر ووصور توں میں سے ایک پڑکار بند ہے ، یا تو وعاسے خاموش تقدیر اللی پر راضی و شاکر ، اور اللہ تعالی کے افعال کی موافقت میں اکس فدر ہے اختوا کی علی فراوی ہے ، فروغتا ل کے سامنے ، شیرخوار بری واید کے با تقول یا گیند سوار کے سامنے جے و و جوگان سے بھرار با ہوتا ہے ، اکس وقت تقدیر خداوندی حب طری سے جا ہے کہ کو بات خداوندی حب طری سے علی و خشون کی نہیں تیرا کا م جمدا و ر تیکر خداوندی ہے ، اکس وقت تقدیر خداوندی حرار کے علی و خشون کی ایس تیرا کا م جمدا و ر تیکر خداوندی ہے ، ور نہ کی فراوا نی ہے ، جب یا کہ فران خداوندی ہے :

لئن شكراتم لان يدنكم

ادرا گرسختی ہے تو بھی تجھے اسی سے فضل وکرم سے صبر ادر مرافقت کی خرورت ہے ایسے مالات میں مدد، نما بت تو تی اور حمایت و فصرت بھی اسی ذا ت پینا سے منابیت ہوتی ہے مبیا کہ اللہ تعالیٰ کا ارتباد ہے ؛

ان تنصروالله بنصر کرویشبت اقد امکوی داگرتم دین شداکی مرد کرو گ الله تمهاری مدد کرس کا اور تمهارے متدم جما دے گا

مب تواعر اص اورا فعالی اللی پرانگشت نمائی چوڈو ہے گا،خواہشات نفس کے مقابلے میں طاعت اللی کی طاحت اللی کی طاعت اللی کا اور مب نفس کفرو ترک کی طرف اگل ہوتو تو محض رضائے اللی کی خاطرخواہشات نفس کا دیمٹر مخالف ہوجائے گا اور مبر ، طاعت اللی اور تقدیر خواوندی پر رضامندی وطائیت کے ساتھ نفس کو کچل و سے گا تواللہ تعالی تیرامعین و مدد گار ہوجائے گا اپنی رحمت کا ملہ کے بارے ہیں اکس نے فرطایے ،

له ابرایم : ٤

وبشرالصابرين الذين اذ الصابتهم مصيبة قالو النالله وانا اليه مه الجعون اولئك عليهم صلوة من مربهم ورحمة واولئك هم المهندون في

داور فوتنجری سنا ان همروالوں کو کرجب ان پر کوئی مصیبت پڑے تو کہیں موالند کے مال میں اور ہم کواسی کی طرف میرنا ہے یہ وہ لوگ ہیں جن پر ان سے رب کی ورودیں ہیں اور جمت اور میری لوگ راہ پر ہیں)

ورووی بی ادورت سیب کو در عادر ماجزی کے ساتھ اس کے احکام کی تعمیل کرتے ہوئے اُسے ظیم بانتے ہُوئے اس کے در دھت پرگرجائے اس کا فرمان ہے: ادعواس کھ - اور یہ کوئی فی معقول بات نہیں بکداس کے حکم کی تعمیل اور بجا اُ دری ہے کمیونکداس نے خو دیجے سوال کرنے اور اپنی طرف رجوئ کرنے کا حکم دیا ہے ۔ اس نے بیسوال تیرے لیے باعث ِ راحت اور "بری جانب سے اپنی بارگاہ قدس کے لیے واسطہ، وسیلداور سیب بنا دیا ہے، مگر نشرط سیب

نیری مانب سے اپنی بارگاہِ قدس کے لیے واسطہ، و سیلہ اور سبب ہا دیا ہے، سر سر پیم کر قبولیت مِوما یک تواللہ تعالیٰ برعبت میں تُہمت دھرےاور نہ ہی جین جبیں ہو۔ کر تبولیت مِرما یک تراکلہ تعالیٰ برعبت میں ترکم کے ایسان

وونوں صور توں کے باہمی فرق کا اندازہ کرا وران کی صدود سے تجا وزند کر، کیونکہ ان دو صور توں کے ملاوہ کوئی تبیہری صورت تہیں ہے .صدسے تجا وزکرنے ، ظالموں میں ہونے سے طر إور زائد تعالیٰ تھے مٹاکر ختم کر دیے گا ۔ جس طرح اس نے اگلی اُمتوں کو دنیا میں سخت مصاب اور اکثرت میں دردناک مذاب سے دوبیاد کرکے ہلاک کر ڈالا ہے ۔

ا الدالعظيم! الديرية تمام عالات كرم انتفوال التجمي بإمرا بحروسة!

(۳۵) پرېنزگاري کامقام

ربیزگاری اختیار کر ایکوئد بلات کی رسی کا بینده تیرے گلے میں بڑا ہوا ہے جب کا رحمت خداوندی ایکھاپنی افونٹس میں نے لے لے برگزتیری نجات نہیں ہوسکتی۔ صدیث کی روشنی

له البقو: ١٥١ - ١٥٤

میں یہ بات نا بت ہوئی ہے کردین کی اصل پر ہزگاری ہے اور الس کی بربادی لالج ہے فلا ہر بات بدر جويراكاه كروهو عاده اس من داخل بهي بوكا ، جن طرح كليتى كروب يونوالا م ا فرکسی بھی وقت اس کی طرف منر بڑھا سکتا ہے اور اس سے کھیتی محفوظ تنیں رہ سکتی ، حفرت عمر بن الخطاب رصنی الله عنه کاار نشا دہے کہ ہم دلس حلال جزوں میں سے فوانس خوف چور ویت تھے کر وام میں دیاجا ئیں۔ اسی طرح حضرت الو کرصدیق رضی اللہ عند سے مردی ہے كرم كناه مين مبلا بوجا نے كوف سے مباح كے سى سروروازے تك كرويتے تھے ۔ ان نغوس فدسیر نے برکما ل احتیاط حوام کی نزو کی سے بچنے اور استحفرت صلی الشرعلیہ وسلم کے اس فرمان يوعل كرت بوئ اختياركى ، أب كافرمان ب بنونب الجي طرح مان لو إكر برياد شاه كى يرا گاه موتى بدادرانشر كى چرا گاه الس كى حرام كرده اشباء بين، چنانچې چنخص چرا گاه ك ارد گر د پيرگي ممکن ہے وُہ اس میں داخل ہوجائے ، مگر چنخص ثنا ہی قلعہ میں داخل ہوگیا ، اور پہلے ، دوسرے ا وزمبرے دروازے سے گزد کرخاص درشاہی پر پہنج گیا، وہ استیخص سے بقیناً بہر ہے ج الجي كروران كروب يمط درواز يركواب كونك الرائنى دروازه بنديمي بوجائه تو مجى اسے كوئى نعصان نہيں كيونكروہ شاہى فلھ كے دو دروا زے عبور كريكا ہے ، اور بہاں اس کے ما تذ ثنا ہی نوزانداور اشکرہے ، اس کے بعکس اگروہ پیلے دروازے پر ہوتا اور و ، مجی اكسى ير بند برعبا تا تووه بيا بان مين اكيلاره عبا يا ، وشمن او رج گلي پرندسه است بلاك كر والنة! معیک اسی طرح و خفص موزمیت پر کاربند ب اگرا لفرض اس سے توفیق اللی اور رما بیت منرموڑ لے تروہ رخصت پر آجائے گا اور شراحیت کے دائرہ سے بام نہیں نکلے گا، اگر اس حات میں اسے موت بھی اُعبائے تو وہ عبادات اور طاعات پر ہوگی اور اس کے لیے عمل صالح کی گوا ہی دی جائے گی مگر ہو زخصت پر تائم رہا اور ہو بہت کی طرف اس نے قدم نے بڑھا یا اگر اس توفيق اورامداد ايزدي منقطع بومبائ تواكس بنوابشات نفس كاغلبه بومبائے كا وه حرام كا مِرْ كِ اورمدو دِينْر لعيت سے تجا وزكر بيتے كا اور اس كارالله كے تئمن گراه شياطين كى جماعت میں اکس کا شار ہوگا ،اگرا نشر تعالیٰ کی رحمت اور فضل وکرم اُسے اپنی بیناہ میں لے لے تو خیر ورنہ توبسے پہلے موت کی صورت میں اس کے لیے بلاکت ہی بلاکت ہے ، حاصل کلام رفصت إ

#### ا فام رہے میں برطرے کا خطرہ اور وربیت برعل کرتے میں برطرے سے سلامتی ہے۔

#### (۳۶) ونیا اور آخرت

تو اخرت کوا پنا اصل سرايد ورأس المال ) اور دنيا کواس کا نفع بنا ، سب سے پيط تو اپنا وتت حصولِ ٱخرت پرمرت کر، إِن اگراس سے کچھ فاضل وفت بیح جائے تواسے ونیا وی ا مور مثلاً طلب معالض ونیره میں خرج کر، دنیا کو رأس المال ادر اسخرت کواس کا نفتے بذبنا ، کہ اگر کیچھ وقت نے رہے توا سے کا را توت میں مرون کرے ، نماز نیجا نا اور دیگر واجبات حصور تلب کے بغرعبات میں اوا کرے یا باراو تکلیف سجتے ہوئے سرے سے اوا ہی زکرے اور سوجائے تیری شب لهو ولعب میں اور ون خواہشا ہے نعنس کی بیروی میں گزرمائے ، اور توشیطان کا پروکارونیا کے بدلے ائٹرت کا بیجنے والا، نفس کا بندہ اور اکس کا بے وام غلام ہو کررہ جائے، مالانکم تجےنفس کومغلوب کرنے ، اس کومطیع بنانے ، راوخدا بیں اُسے ریاصنت ومشقت کا عادی کرنے اور راستے پرسلامتی کے ساتھ چلانے کا حکم دیا گیا تھا! اوریہ راستے آخرت اور ما ك وخالتي نفس ہى كے توجي ، ليكن تونے نوا بنتات نفس كا تباع كر كے خود اس ير ظلم كيا ، اکس کی باگ ترنے اسی کوسونپ دی ، اس کی ٹواشات کی بیروی کی اورشیطان کی موافقت کی ا نتیجه یه کلاکه تجدسے دنیا و اخرت کی تعبلائی ضانع ہوگئی اور دبن وونیا کا نقضان ترسے ملکے بوگیا۔ ان حالات بیں قبامت کے ون تو مہت ہی مفلس اور دینی اغتبارے انتہائی خسارہ اطمانے والون میں سے بوگا ، حا لانکر اتباع نفس کے سبب ترونیادی نفع سمی کھے زیادہ حاصل منیں کرسکا اگرة نفس كوراهِ أخرت يرحيلانا اور أخرت كواينا راكس المال بنا نا توونيا و مقبى دونوں سے مبش از ببش نفع ماصل كرا اور تجه باعرت طور برونيا وى حقد جى مل جاتا - أ محفرت صلى الله عليهوآله وسلم كاارشا وس،

الله تعالیٰ دنیا اکرت کی نیت پر عطاکرتا ہے دنیا کی نیت پر اکٹرت نہیں ہے۔ اور کیونکرنہ ہو، اللہ اللہ اللہ اللہ ا اور کیونکر نہ ہو، اکٹرت کی نیت تو اللہ کی عبادت ہے الس کی دجر بر ہے کرنیت عبا دت کی رُوح اور اصل ہے، البقہ مب تُونے زہوتقوئی اور طلب اخرت کے ذریعے اطاعتِ اللی

www.maktabah.org

اختیاری، تو تو اہل طاعت و محبت اور خاتمان خدایں سے ہوجائے گا، اور جھے استوت لیعنی جنت اور قرب خداوندی حاصل ہوگا، ونیا تیری خاوم ہوگا اور ونیا میں سے ج حضر تر امقد رہے الله تعالیٰ وہ بورے کا پورا محبوط کا ایری کہ یہ ساری چیزیں اپنے خاتن و ما کہ کی تا بعاور الله تعالیٰ وہ بورے کا پورا محبوط کر سے گا ایری کہ یہ ساری چیزیں اپنے خاتن و ما کہ کی تا بعاور اسس کے حکم کی پابند ہیں، اور اگر تو ونیوی امور میں اپیامشغول ہوگیا کرتھے استوت کا خیال نر رہا، تو تجے پیغضب اللی نازل ہوگا، تیری اخوی زندگی تباہ ہوجائے گی اور ونیا تیری تا ف وائی کر ماج کرے گی اور ونیا تیری تا ف وائی الله عند کرے گی اور ونیا الله تعالیٰ کے حکم کی پابند اور مواس کی الم عت کرتا ہے و نیال کرتی ہے جو اللہ کی نا فرانی کرتا ہے وُوا سے و نیل کرتی ہے وار مواس کی الم عت کرتا ہے و نیال سے ویچھے مجاگتی ہے۔ رسول الله علیہ وسل کا یہ فران اسی صورت مال

"ونیااورائخت دوسوکنیں ہیں اگر ایک کو راصنی دکھے گا تو دوسری نا راص مرجائے گی ۔" اللہ تعالیٰ کا ادشاد ہے :

> منكر من بوسيد الدنيا ومنكر من يوميد الأخوة ي<sup>ي</sup> دنم مي*ن كو في ونياجا شا شااد زم مين كو في أخرت جا مثا شا*)

لعض لوگ دنیا میں محواور فنا ہیں ، اور لعض میدان اکثرت کے شہروار توغور کراورا بنی حالت کا جائزہ کے کہ کس کروہ میں سے ہونا پیند کرائے میں کہ کہ کس کروہ میں سے ہونا پیند کرائے میں بہت تو دائے آتو دائے آتا ہے دوجاعتیں نظر آئیں گی ایک اہل جنت اور دوسرے اہل دوزخ ایجوان میں سے فرائی تی اللہ تعالی کے فران کے مطابق بچاس ہزاد برس کے برابر طویل یوم میامت میں حساب کے لیے شہراد ہے گا۔ اور فراتی اقل ، عرف اللی کے سائے میں خوانِ خداوندی پرانواع واقسام کے میوہ جات اور طعاموں سے لطف اندوز ہوگا، مدیث میں خوانِ خداوندی پرانواع واقسام کے میوہ جات اور طعاموں سے لطف اندوز ہوگا، مدیث

له معرى فنغ يس نهين من عصاة وتكرم من اطاعه بعمالة كم حمين من عصاة وتكرم من اطاعمر المعارد الم

یں کیا ہے کہ الدّن الی کے مقبول بذے عرصہ صاب و کتاب میں جنت میں اپنے محلّات کو دیسیں گے، حیب اللّه تعالیٰ حیاب سے فارغ ہوجائے گاتو پر لوگ جنت میں اپنے اپنے مقابات کی طرف اس طرع ہے جائیں گے جیے دنیا میں ہر شخص اپنے گھر کی جانب بلاکسی کھنگے کے جیلاجاتا ہے انہیں پر مرتب طلب آخرت اور داہ فعد اضتیار کرنے کے سبب عطا ہُوا۔ مگر ووراگروہ تو آخرت کے سبب عطا ہُوا۔ مگر ووراگروہ تو آخرت کے مطابق آئندہ اُنے والی نذرگی کو مجلا دینے کے سبب قسم قسم کی سختیوں اور وقت میں گھرا ہوا ہوگا لہذا اپنے آپ پر دھ کر اور اور اور بان کروہ و وجاعتوں میں سے بہتر بھاعت کی رف قت اختیار کر! اور بُری صحبت کر اور اور غور وفکر کے بعد علی کر، فعنول یا وہ گوئی اور خواہتا ت نفس کی اثبات سے احبناب کر اللّه تعالیٰ کا حکم ہے ؛

المنحضور صلی الشرعلیه وسلم جو کچه الشراتهالی کی طرف لائے میں، اسس کی خلاف ورزی کر بے کا خفرت صلی الشرعلیہ وسلم کی نا فوائی کا از کاب نزکرو، اپنی من گھڑت عبا وت اور عمل نز کا لوا جیسے اللہ تعالی نے داوی سے بیشکی ہُوئی ایک قوم کی خردی ہے:
جیسے اللہ تعالی نے داوی سے بیشکی ہُوئی ایک قوم کی خردی ہے:
وس هیانیة ابتدعوها ما کتبنہ علیهم لیے

د اوردا بہب بننا تو یہ بات انہوں نے دین میں اپنی طرف کالی ، ہم نے ان پر مقرر نرکی تھی

بلا شبر الله تعالى ف البين عبيب ملى الله عليه وسلم كو برقسم كى غلطيوں اور نقصان سے باك بنايا چنائج آب كى شان ميں فرمايا:

له الخشر: ،

وما ینطق عن الهولی ان هو الآوی یوی کی اله دی اله وی بوی کی اله دی بوی کی اله دی بوی کی اله دی بوانفیس داورود کرد کی باتی ہے ) کی جاتی ہے )

یعنی جو کچه آنحضرت صلی الله علیه و سلم تمهارے پاس لائے ہیں وُم ان کی ذاتی خواہش سے نہیں، بکر میری جانب سے ہے اِس کی اتباع کروا چیر فرمایا:

ان كنتر تحتون الله فاتبعوني يجببكم اللهايم

( لوگو! اگرتم الله کودوست رکھتے ہو تومیرے فرما نبردار ہوجا ٹر اللہ تھیں دوست رکھے گا)

الس سے بربات پوری طرح واضع ہوگئی معبت اللی کاسارا رازا تخضور سلی الشرطیبروک م فرمان وعل کی بیروی میں ہے ، استحضرت صلی الشرعلیہ والم وسلم کا ارشاد ہے ؛ \*کسب حلال میراطریقہ اور توکل میری حالت ہے ۔"

تو اکنمفورصلی اللہ علیہ وسلم کی سنّت مبارک اور آپ کی حالت کے درمیان ہے اگر تیزا ایمان کر ورمیان ہے اگر تیزا ایمان کر ورہے تو کر درہے تو تر ہے تو تر ہے۔

النُّرْتَعَالَیٰ کاارشُاه سِے: وعلی اللّٰه فنوکّلوا یُٹُ داورالنّٰدی پر بھروسسرکرو)

ووسری عبدارشاد ہے:

ومن يتوكل على الله فهوحسبة يك داوروالله بريم وسرك نووه التدريم وسركرت نووه است كافي س

کے آل عران : ۳۱ سے الطلاق : ۳ ك النجم : م سك المأره : سوم

ايك اورمقام برارشاوبارى ميد : ان دلله يجب المتوكلين ك

(بے شک تو کل والے اللہ کو پیارے میں )

الله تعالى ف تجهة نوكل كاحكم ديا جدا وراست اختباركر في برا صراركيا كيا ب حبيباكم المخضور صلى الله عليه وآلم وسلم كوركم ديا كيا ، المخضرت صلى الله عليه وآلم وسلم كارنساد ب ،

" چرشخص کوئی ایسا کام کر آ ہے جس کے متعلق ہما راحکم نہیں ہے توانس کا یہ علی طال انہ میں "

عل بإطل اورلغو ہے۔"

آنخفور صلی الشعلیہ وسلم کا یہ فرمان وسائل رزق آپ کے اتوالِ مبارک اور افعال سب کے لیے عام ہے ، آنخفرت صلی الشعلیہ وسلم کا یہ فرمان و انتیار سلم کی واتِ گرا می کے بینے جارا کوئی وُوسرا نبی نہیں حسس کی ہم پیروی کریں اور نزقراً ن تیم میر کے علاوہ ہمارے لیے کوئی دوسری تماب ہے جس پر ہم علی کریں ، لہذا کتاب وسنت کے حدود سے با سرنہ تعلوور نر تعرِ بالاکت بیں جا گرو گے اور نفس و مشیطان گراہ کرویں گے ، فرمان خداوندی ہے :

ولا تتبع الهوكى فيضلك عن سبيسل الله يم

(اورخواہش کے دیکھے نرجانا کہ مجھے اللہ کی راہ سے بہ کا وے گی)

پس قراک وصدیت کی کامل اتباع سلامتی کا ذرایداور اسس سے رُوگردانی باعث بلاکت ہے۔ نواک وصدیث کے عمل ہی کے ذریعے بندہ ولایت، اجرالیت اورغو خیت ایسے بلند مقامات کی طرف پرواذ کرتا ہے۔

له آل ان و ١٥١

کے لاہوری نسنے کی عبارت پُرُں ہے: ھذا یعم الرزق وا لاعمال والاقوال ، مالانکھیمے مھری نسنے کی عبارت ہے جوہوں ہے: ھذا یعم طلب الوزق والاعمال وا لا قوال ۔

الم ص: ٢٦

#### (۲۷)حداورانس کے نقصان

ا مے مومن إكيا وجرب كرميں تجھے اپنے بہائے كا حاسد و كيتا ہوں؟ تو اسس كے نور دونونش ، باس و مكان ، نرن و مال اور الله تعالیٰ كی طرف سے عطاكی بُوئی ووسری نعمتوں سے حبتا ہے ، تجھے علم بنیں كرصد ایک البی خطرناک مرض ہے ، جرایان كو كمزور دومولیٰ معتوں سے دُور اور الله تعالیٰ كی نا فرمانی كا باعث بن جاتی ہے كيا تو نے انخصور صلی الله عليہ وسلم كی زبانی الله تعالیٰ كا يرفرمان نهيں سناكم " حاسد ميری نعمتوں کے وشمن ہیں " اور استحصر ت صلی الله عليہ وسلم كا ارتشاد ہے :

" حد نیکیوں کو اکس طرح کھاجا آ ہے جیسے آگ مکڑی کو."

اے مسکین تو اس کی کس چیز رپیصد کرتا ہے ؟ اس کی قست پریا اپنی پر ۱۹ گر تواکس کی قسمت پر حسد کرتا ہے تو وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کر وہ ہے جبیبا کہ فرمان خداوندی سے نما بت ہے:

نحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحيوة الدنياطي

( سم فے ان میں ان کی زیست کاسامان ونیا کی زندگی میں بانٹا)

توایشنص پرجوالند نعالی کی طرف سے عطاکی بُوئی نعمتوں برجا نع ہے حسد کے ذریعے ظلم کاات کاب کر را ہے خود ہی فور کر کرتجہ سے زیادہ ظالم ، تنجیل ، احمتی اور کم عقل کو ن ہے ؟ اور اگر تو اپنے نعیب پرحسد کر رہا ہے تو یہ تو اس سے بھی زیادہ جالت اور نا دا فی ہے کیونکہ زیراحقہ غیر کو کھی نہیں دیاجائے گا، اللہ تعالیٰ اسے پاک اور مزترہ ہے اسس کا ارشا و ہے:
مایب دل القول لدی و ما انا بظلام لعب الله م

(مرب بهان بات برلتی نهین اور زمین بندون پرظلم کرون)

الله تعالی تر احقد هجین کھی دوسرے کو نہیں دے گا کیونکر برظلم ہے اوروہ اس سے پاک ہے تیراس قدم کاخیال جہالت اور صدا پنے بھائی پرظلم ہے ، اپنے بھائی پرظلم کرنے سے زمین پر

حد کرنازیادہ مناسب ہے جس میں عاد و ثمود، قیصر و کسری اور دیگر پہلے اونتا ہوں کے خزانے وفن میں، تیری مثال السشخص کی ہے جس نے ایک با دشاہ کو حشمت و دبرہے ، نشکرودوت اورنسرقسم كانعتول سے لطف اندوز ہوتے ديكه كر توحيد نہيں كيا ليكن البھے جنگلي كئے يرج بادشا كركتوں ميں سے ايك كى خدمت ير ما مورتها ، اوراكس خدمت كے بيلے اسے شاہى مطبع ك نچے کی کردے نصیب ہوجاتے تھے صد کرنے لگا ، اس کا شمن بن گیا ، کم ظرفی و کمینگی کی وج اليه كرنے لگاكسي ديني رعايت اور فناعت كے ليے نہيں، كم حقيقت يہے كداكس كا برحسد محص اس كرنے كے بعد الس كا فائم مقام بنے اور حجوثا مُوٹا كھانے كے بيے بيدا ہُوا، اب تو خودسوچ کے کرونیا میں اکس سے بڑھ کر احمق اور جابل کون ہو سکتا ہے ؟ اے دروکیش! مجھے پنہ ہے کہ اگر تربے بڑوسی اجس پر توصد کر دیا ہے ) نے اللہ تنا لی کی طرف سے عطا کردہ نعتوں پرشکر منیں کیا، ان انعامات میں سے اللہ تعالیٰ کے حقوق اوا نہیں کیے، اس کے اسکام كى پاينرى نهيركى،اس كى منهيات سے بازندايا ، اوران متوں كوعبادت وطاعت اللي كا واسطرنه بنایا تواسے کس قدرطوبل مذاب سے دوجیار ہونا پڑے گا،اس وقت اس کی خوائمش ہوگی کہ کاکٹس اونیا میں اُسے کوئی نعمت زملتی بکہ وُہ کوئی نعمت و کیتنا بھی نہیں ( تاکہ اس صاب ۔ یے جاتا ) تو نے صدیث نبوی کے یہ الفاظ نہیں گئے کہ" تیا مت کے دن کٹی لوگ خوا ہٹ کریں گے ككائش! ونيابي ان كا كوشت يجرون سے كالماجا ما يعنى مصائب اور از مائنس ميں يوسف كى وجرت أج وه تواب كم متنى موت شيك اسى طرح تيرا بما يه روز قيامت تيرى حالت كى ارز و کرے گا تاکہ الس مالت میں ہونے سے وہ بیاس ہزارسال آفتا ب کی گرمی میں کا اپنے سے بیے جاتا ، واضح رہے کریہ ساری تنتی دنیا وی فعمتوں سے متمتع ہونے ادر ان کی ذروار بورے عهده برا بونے کی وجسے نازل ہو گی، مگر توان بھیروں سے اُزاد، مصائب و اَلام دنیوی مخاجی و کمینی ، اپنی قسمت پر دضامندی ، تغدیر اور امراللی کے سامنے سرنسلیم خم ، اپنے فقرو فی قداور دوسروں کی عزت رصروت کر کی وج سے بولٹس اللی کے سایر میں گونا گوں طعامو ا ورنعتوں سے مسروراورشادکام ہوگا، اللہ آپ کو اور ہیں ان توگوں میں سے بنائے، جومصاً و از مانش برمبراورنعتز ل برسكر كرنے بين اورا بنے جلرامور ما كب ارض وسما كے سپرور كھتے ہيں۔

### (۳۸)صدق ونصیت

جوشخص اپنے رب کا کا م خلوص اور سچا تی سے کرتا ہے وہ اکس کے ماسولی سے مبع وشام ر برونت ) وحضت ( اجنبیت ) مسوکس کرتا ہے ۔ اے لوگو اِجر چیز تمییں حاصل نہیں اکس کا وعویٰ نزکرو ، خداکو ایک جا لو ! اس کے ساتھ شرک نزکرو ، قضاو تدر کے تیروں کا نشائر بن جا او یہ بیں ہاکہ کرنے کے لیے نہیں ، از شمی کرنے کے لیے اُستے ہیں ، جوشخص راو خدا میں جا ن دیتا ہے اسٹر تعالیٰ اس پڑھوسی نفل فرماتا ہے۔

#### (۹ مر) شقاق ووفاق ونف ق

امرخداوندی کے بغرکسی چرکامحض خواہشاتِ نسن سے بینا گراہی اور مخالفتِ حق ہے خواہشاتِ نفس کے بغیر اکسس کا محصول اتباع اور موافقت می ہے اور اسے ترک کروینا ریا اور نفاق ہے۔

# ربم، گروه اصفیا میں شامل مونے کے آداب

حبت به تواپنے وجود کا وہمن نہیں بن جاتا، اور اپنے تمام امضا وجواری سے بے نیاز اپنے جم کی ترکات وسکنات کسنے ، ویکھے ، بولئے ، کپولنے اور عمل وعقل سے امگ، یہاں کہ کہ جو کچور وصے پہلے تھا اور جو کچے نفخ رُوح کے لبد حاصل ہو اسب کو جھوڑ و سے کہو کہ یہ ساری چیزیں تیرے یلے رب سے جاب بنی کہوئی ہیں ، جب وقت توان عوارضات سے آزاد ہو کر رُوح نالس بن جاب بنی کہوئی ہیں ، جب وقت توان عوارضات سے آزاد ہو کا ان رُوح نالس بن جا کے گا ، تو اکس وقت توخود متر الار ارا ورغیب الغیب ہوجائے گا ، ان اس میں تمام اخیائے سے حضرت ا برا اس میں عیدا لسلام نے بیتر سے متعلق فرایا تھا ؛

عیدا لسلام نے بیتر سے متعلق فرایا تھا ؛

عددا لسلام نے بیتر سے متعلق فرایا تھا ؛

ك الشعراء : 22

(بے شک وہ سب میرے دیمن ہیں طریر ور دگارِ عالم)

قاب فوجود کے ہر ہر جز کوئیت سمجھ! ان میں شے کسی کی فرط نبرواری کراور نہ ہی اطاعت! اس کے برسے میں تجھے علوم لدتی اور اسرار کا این بنایا جائے گا، اور تجھے ایجادو کرا مات کی قوتوں پر قدرت عطائی جائے گا، اور بی وہ نمیت ہے جو جنت میں مومنین کوعنا بت کی جاتی ہے، اس وقت تیری حالت الیسی ہوگی گویا موت دنیوی کے بعد دوبارہ آخریت میں زندہ کیا گیا ہے، اور تیرا وجود قدرت اللی کا مظر بوجائے گا، چنانچ توربانی تو توں کے ساتھ سنے گا، انہی کے ساتھ کیے گا اور چلے گا، اور انہی تو توں کے ساتھ کیے گا اور چلے گا، اور انہی تو توں کے ساتھ شمجھ گا الغرمن ذات اللی کے ساتھ کے ساتھ کی اور چلے گا اور خیر الندے بائل غا فل ہوکرہ جائے گا اور خیر الندوے بائل غا فل ہوکرہ جائے گا اور خیر الندوے بائل غا فل ہوکرہ جائے گا دار ہو بائے گا اور خیر الندوے بائل غا فل ہوکرہ جائے گا اور خیر الندوے بائل غا فل ہوکرہ جائے گا اور خیر الندوے بائل غا فل ہوکرہ جائے گا اور خیر الندوے بائل غا فل ہوکرہ جائے گا اور خیر الندوے ہوئی نیس دیکھے گا ، اگر شرفیت کی پا بندی اور اوا مو فوا ہی ہوجائے تو تھے الئر کوموجود بھی نیس دیکھے گا ، اگر از بائش میں ڈوال ویا گیا ہے ، لدنا فور آئٹر لویت کی طرف والیں آئا ، الس کومضبوطی سے تھا ملے اور اپنے آپ کونوا ہشات نفس سے بچا الس سے کومی حقیقت کی تصدیق شرفیت کی زبا فی نوجوہ کو فواور الی وہے ۔
اور اپنے آپ کونوا ہشات نفس سے بچا الس سے کومی حقیقت کی تصدیق شرفیت کی زبا فی نوجوہ کو فواور الی وہ ہے ۔

## (۱۲) فنا اور اسس کی کیفیات

فائسے متعلق ہم تیجے ایک مثال ویتے ہیں، مثلاً ایک بادشاہ عوام ہیں سے کسی کوکسی علاقے کا حاکم مقرر کردیتا ہے اور اسے نمام لواز مات خلعت ، مجنٹرا، نقارہ طبل اور لشکر عطا کرتا ہے ، چانچ رشخص عرصۂ وراز بہ اس منصب پرشکن دہنے کی وجرسے اپنے بیا منصب کی ستقل پائیداری اور تہشگی کا لقین کرلیا ہے وہ اس پر فر کرنے گلتا ہے ، اپنی بے وت دری، وَلَّتُ مِنْ وَمُو وَرُور وَمُو وَرِد سے بحرص الله وَلَا مُنْ مِنْ مُنْ مِنْ مِنْ اور کھنامی کی بہلی مالت بیکر فرامونش کر میٹھیتا ہے، اور کی ویو درسے بحرص الله ورات میرساتا ہے

له تمام ہندونتا فی مطبوع نسنوں میں برعبارت یُوں ہے، نضوب لك فی الغنا (دولتندی) مگرمقا لے كاموعنوع اسے مطابقت نہیں دکھتا ، چنا بچرمعری نسخ ہما رہے خیال کی تاثید کرتا ہے اس پی نضوب لك فی الفناء ہے اور بی صحیح ہے۔

اسی حالت میں اچا اک بادشاہ کی طرف سے اس کے پاس معزولی کا پرواندا کا با اب اور الس سے شا ہی احکام کی خلاف ورزی، اور جرائم رجواب طلبی کی جاتی ہے ، بالافر جرائم نابت ہوجانے پر ات لجے بوصے کے بید کال کو طوط ی میں قید کر دیا جا اسے جہاں ووانہائی ذکت، خواری اور مکیسی کے دن گزارتا ہے مینانچ الس کا تحرّ اور خودلیندی زائل ہوجاتی ہے، نعسانیت ٹوط جاتی ہے اور نواشات کی آگ بجرمانی ہے۔اس کی پرساری کیفیت بادشاہ ملاحظہ کر ارتباہ جیائیہ اے رحم أب اورقيدخان سے مكال كرووباره خلعت عطاكرا ب اورحسب سابق اسے ميراكب علاقے کا حاکم بنا دینا ہے اس وقت یرحکومت اس کے بلیے عظیم عنا بت ، یا نیدار مبارک اور باعن ِ بركت نما بت ہوتی ہے لعینہ ہیں حال مومن كا ہے ، حب الله تعالیٰ اسے اپنا مقرب اور مغبول بناکراس کی حثیم طب کے سامنے اپنی رحمت اورا نعام واحسان کے وزوازے کھول دیتا تومومن اینےول سے وہ چزیں دیجھا ہے جنہیں کسی انکھ نے دیکھا ہے مذکسی کا ن نے ساہے ادر نه بی کسی دل پران کا ویم و گمان گزرا ہے ، یعنی وہ اُسان وزبین کے خزانوں اور امرار برمطلع برماتا بتقرب كى مزلول ميل لطبيف ولذيذ كلام سے نطف اندوز بونا ب اور محبوبيت و اجابتٍ وعا، ایفائے عهد، اور عالم قدس سے اس کے فلب میں القابونے والے وہ کلمات حمت جوالس کی زبان سے ظاہر ہوتے ہیں کی بدولت مقرب ہوتا ہے اور اس کے ساتھ خورد د نوش، لباكس وتكاح ، حلال اورمباح اشياء ،عبادات ظاهره اورحدورشرعيد كى يا بندى ا ورحفاظت البسى ظا برنىمتى مجى اب كلى طور يرعطاكى جاتى بين -النَّد تعالى اپنے اس بندے كو ایک وصع کداس مالت برتام رکھا ہے بہان کر اسے اطبیان موبانا ہے اور دھو کا كاكراس مالت كى بيشكى كاخيال كرميشة ب ، جنائخدا لله تعالى فوراً اس الل وعيال اورمال و مناع سمیت طرح طرح کی سختیوں اور آزماکشوں میں طوال ویتا ہے ، اس سے تمام ا نعامات الخاليه بات بي اورده حران ، عاجز ، شكسة ول اوراحباب مصكث كر ره مباما ساس وقت الس كى مالت ير بوتى ب كراكراي ظاهر يرنظركا ب تورنجيد بوناب اوراكر باطن بي نگاہ دوڑاتا ہے تو اس سے بھی زیا دہ ملین ہوتا ہے۔ اگرالند تعالیٰ سے مصائب کے باول تھنے کی دُعاکرتا ہے تواسے نرون قبولیت نہیں ملتا ۔ اگر ذات باری سے حن سلوک جس کا وہ

امیدوار ہوتاہے کی استعمالاتا ہے تو وہ بھی ہے افر ثابت ہوتی ہے ،اگراس کے ساتھ پیطے کوئی وعدہ کیا گیا ہوتا ہے تو اس کے بورا ہونے کے بھی کوئی اٹارنظر نہیں اسے ! اگر کوئی وعدہ کیا گیا ہوتا ہے تو خاب دیکھتا ہے تو اس کی تعبیراور سبجائی ظہور میں نہیں اتنی ، اگر فعلوق کی طرف متوجہ ہوتا ہے تو کوئی راستہ نہیں ہاتا ،اگرا س مالت میں اس پر کوئی رخصت ظاہر ہوتی ہے اور اسس پر علی کرتا ہے تو معلم کرتا ہے تو معلم کا ان اگرا س مالت میں اس پر کوئی رخصت ظاہر ہوتی ہے اور زبان اس کے میم براور زبان اس کی فات برگھلتی ہے ،اگراکس مصیبت سے جان رہا ئی اور مقبولیت سے پیطے کی مالت میں واپسی فرات برگھلتی ہے ،اگراکس مصیبت سے جان رہا ئی اور مقبولیت سے پیطے کی مالت میں واپسی کی التجا کرتا ہے تو قبول نہیں ہوتی ، مجوراگران مصائب میں ثابت قدمی اور خوش رہنے کی ورخواست کرتا ہے تو اکس کا میں کوئی تیجہ نہیں بھتا ، اگر کا رفض پیسے نظر اسے خواس خواس کرتا ہے تو اس کا میں رہا ہے بلکہ وار دو ملک ہو جاتا ہے بہاں تک کر بندہ خصائل انسانی اور صفا ت سختی اور مصائب والام میں اضا فر ہوجا تا ہے بہاں تک کر بندہ خصائل انسانی اور صفا ت بشری سے بلند ہوکر دکوئ خالص رہ جاتا ہے ۔اکس وقت اسے اپنے باطن سے ندا آتی ہے ؛ اسکون بوجلاک ھذا مغتسل باس دو شدا ہے۔

د ہم نے فرمایا زمین پر پائوں ماریہ ہے مختطاح بشمہ نہانے اور پینے کو ) کامین میں اور سال اور سر کر گل

مبياك حضرت إيرب عليه السلام سدكها كيار

پیراللہ تعالیٰ الس کے دل میں اپنی رحمت و مہر بابی نرمی اور تازہ احسانات کے دریا جاری کرتا ہے اور دقائی حکمت کے سابھ زندہ کرتا ہے اور دقائی حکمت کے سابھ زندہ کرتا ہے اس کے لیے اپنی نعمت اور نازہ موبت کے دروازے کھول دیتا ہے، لوگوں کی بخشش و عطا اور فدمت کے باتھوں کو اکس کی طرف بچیر دیتا ہے، ان کی زبا نوں کو اس کی تعریف و توصیف اور ان کے قدموں کو اس کے باس آنے پر مامور کردیتا ہے، وگوں کی گردین اس کے سامنے اور ان کے دروار کو اکس کے تا بے کردیتا ہے، اپنی ظاہری و باطنی نعمتوں سے حکاد بتا ہوں اور امراء کو اکس کے تا بے کردیتا ہے، اپنی ظاہری و باطنی نعمتوں سے اس کا دامن بھردیتا ہے۔ ظاہری پرورش مخلوق کے دریاہے پُرری کراتا ہے اور باطنی تربیت لینے اس کا دامن بھردیتا ہے۔ ظاہری پرورش مخلوق کے دریاہے پُرری کراتا ہے اور باطنی تربیت لینے

لطف وکرم سے خود فرمانا ہے ، اور بجرز ندگی بجراً سے اسی حالت پر باقی رکھاہے اور بالائخر
ایسے مقام پر فائز کڑنا ہے جے کسی آنکھ نے دیکھا اور نداس کے بارے بین کسی کا ن نے پچھ
سُناہے اور نہ یکسی کے ول پراً س کا وہم و گمان گزرا ہے جیسا کہ فرمان فدا دندی ہے :

فلا تعلی نفس ما اخفی لہم من قرق اعین جزاء بعا کا نوا بعملون فیہ
د نوکسی جی کومعلم نہیں جرآ کھ کی محصد کے ان کے لیے چیپا رکھی ہے صسلہ
ان کے کا مول کا )

# (۲۲)حالاتِ نفس

نفس کی دوہی حالتیں ہیں ، حالت عافیت اور حالت اُز مالتی او جب نفس اُز مالتی اُر مالت اُر مالتی اُر مالت اُر مالتی اُر مالت اُر مالتی اُر مالت اُر مالتی اور خالی اُر مالت اُر مالت اُر مالتی اور خالی اور خالی اور خالی اور خالی اور خالی اُر مالت اُر مالت

السجده ١٥٥

ننس محیرا پنی سرکشی، لالی اور نا فرما نی میں غرق اور رب تعالیٰ کی اطاعت سے منہ پھیرنے مگ عباما ہے ، اور اللہ تعالیٰ کی نافر مانی اور معمیت میں بڑجا ما ہے اور اپنی سابقہ مصیب اور سختی و ازمائش بالل فوا موش كرديّا ہے، چانچنف كوان گا بول كى سزادينے اوراً بنده اسے ان سے بازر کنے کے لیے گوشتہ اُزائشون سے بھی زیا وہ سخت اُزائش میں والا با تا ہے کیونکہ عافیت ونعت سے نفس کی اصلاح نہیں ہوسکی، لہذا معلوم ہوا کرنفس کی اصلاح سختی وا زواکش ہیں ہے۔ الرعافية كي صورت مين نفس عباوت وث راختيا ركرتا ، اپني اور مت يرصركرتا نويقينًا و نياو أترت میں اکس کے لیے ہتری ہوتی ،اورنعت دعافیت رضائے اللی ابہتر زندگی اور توفیق و عمایت ربًا نی میں، فراوا نی ساصل کرتا ، لیں جِشْحُض دنیا و احرت کی سلامتی چاہے اسس کے لیے صبراختیار كرنا ، تسمت پر راصني رہنا، مخلوق سے بياز بوكرا پني ضروريات كوخدا كے سپر دكر وينا، اس کی اطاعت اختیارکرنا، اس کی طرف سے مہر مابنی کی امید رکھنا، اور مخلوق سے محل منعطع ہو کر نما تن کی طرف نوٹ کا خاروری ہے کیونکہ خالت اپنی مخلوق سے بہتر ہے اس سے نہ یا نا ہی بالم سزا الس كى رحمت ،مصيبت اس كاعلاج وعده اس كانقدا ورادُصار اُس كاسال ہے ، قول اس كا فعل ہے کیا یہ تول وامر اسس کا نہیں اوا اس اوشیداً ان یقول للاً کن فیسکون والدّ تعالیٰ کے سب کام نیک ہیں اورسب میں مصلحت و حکمت ہے اللہ تعالی نے مصلحت و حکمت کے علوم اپنے بندوں سے منفی رکھے ہیں، ان علوم میں وہ منفرد ہے لیں رضا تسلیم اور بندگی میں شنول رہنا ادرامروننی بجالانا تفدير كے سامنے كرون جھاوينا امورقدرت بين دخيل ند ہونا ، اليها كيوں ہوا؟ کھے ہوا کب ہوا ، ایے اعراضات سے خاموش رہنا اپنے تمام حرکات وسکنات میں تھت حق سے بُپ رہنا بندے کے لیے مناسب اور لائق ہے اور ان تمام باتوں کی سند حفرت عبدالتدبن عبالس رضى الترعنهاكي وه حديث ب جيعطاء في أن سعدوابت كياب، فرطق بیں کرمیں رسول النَّه صلی النَّه عليه وسلم كے ديتھے سوار تھا ، اچانك آپ نے مجھے فرمايا : اے لاك! حقوق الله كي حفاظت كرا الله نيري حفاظت كرك كا إتوالله راين نكاه ركه اسه اينه سامنه

لے ایس ، ۲۸

بائے گا اجب سوال کرے خدا سے سوال کر ا اور مدو مانگے توخدا سے مدو مانگ ا جمچھ ہونیوالا ہے اس کو کھ کو قاضک ہوگیا ہے ، اگر ساری خلوق جمع ہو کر کوشش کر سے کہ تھے وہ چیز ہم پہنچا دیں جوالڈ نے نیز سے مقدر میں نہیں رکھی ! تو وہ ہرگز الیسا نہ کرسکیں گے اور اسی طرح اگر سا را جہا ن تحقیق نہیں بہنچانے کی کوشش کر سے مگر اللہ تعالیٰ کی تقدیر میں نیرے لیے وہ نعصان نہیں ہے تو کر ! اور اگر توزیان کی سچائی کے ساتھ نیے عمل کرسکتا ہے تو کر ! اور اگر عمل نہیں کرسکتا ہے تو کر ! اور اگر عمل نہیں کرسکتا تو پھر جس چیز کو تو ام اسمجھ ہے اس برصر کرنے ہیں ہی بہتری ہے اور اچھی طرح عبان کے کو مرکز کا جس میں کرسکتا تو پھر جس چیز کو تو ام اسمجھ ہے ہوتا ہے " ہرسلمان کے لیے مزود ی ہے دہ اس موریث کو دل کا آئیند اور ظا ہر و باطن کا لباس بنا نے ۔ اپنی ہر حرکت و سکون میں اس موریث یرجم کے دہ یرجم کی در سے اور وونوں جما نون میں اس موریث کر دل کا آئیند اور نیا وی اور انٹروی آنا ہے سے میچے و سالم رہے اور وونوں جما نون میں رست النہی کاستی قراریائے۔

## (۱۷۷) غيرالترسيسول كي مانعت

ہو ضخص محدی سے سوال کر تا ہے در تقیقت اسے نہ تو مکن طور پر معرفتِ البی نعیب بنگی کے اسے اور نہ محل طور پر معرفتِ البی نعیب بنگی کردی ہے۔ اور نہ بی و ایمان ولیقین کی کردی اور نہا پر سوال کر تا ہے۔ سوال سے وسی شعر بچنا ہے۔ جے وفان وات ماصل ہے حس کے ایمان ولیقین میں فوت ہے اور جس کی معرفت میں بر لمحد برابراضا فر ہورہا ہے ، چنا نچر اکس فور معرفت کی بنا پر فیرالدسے سوال میں اسے جیا اتی ہے۔

رسم ہم فرفی کی بعض دعا وں کی عدم قبولیت کے اسباب عارف کی ہردُعا جودہ اپنے رب سے ماگھ ہے قبول نہیں کی جاتی، اوراسی طرح نہ ہی اس کا ہروعدہ پُرراکیاجا تا بیٹے کیونکہ اس طرح اس برامید کا غلبہ ہوجائے گا، جواسے ہلاک

له معرى نسخ مي عبارت يول سي : ويونى لد بكل وعد يرسيات عبارت ك خلاف اور علط م صيح ولعريوف لدسيد -

كروا كا الس كى دهريب كربر حالت ادر مقام مي خوف اور اميد قائم بي، خوف اوراميد كى مثال رندے كے بازۇں كى طرح بے جن كے بغيروه أفرنبيں كئا تھيك اسى طرح كوئى مجى حالت اورمقام اپنے مناسب خوف وامیدے خالی خیب، بس عارف مقرب بارگاہ ہے اس کا مقام اورمال یہ ہے کروات النی کے سواکسی شے کا ارادہ کرے اور زاس کی طرف ماکل ہو، اور نه بى غيرالندسد اطبيان وكسكون كاطلب كاربوا لهذا عارف كالبني وعا كى مقبوليت كى تمنّا اور حى تعالى سے ايفائے عهدى خوائش بزات خود راوط ان كے خلات ب ، خلاصه يركه عارف كى والمعض وفعرقبول نربونا وووجوه كى بنا برب يهلى بركداكس براميدا ورسنت الهي كو وقتى طور پر سامنے نر رکھنے کی وجرمے خود بینی کا غلبہ نہ ہوجائے اوراس طرح کمیں اس کے باتھ سے اوب کا دامن ز چوط مائے اور دوسری وج شرک بالترہے انبیاء علیهم السلام سے سوا د نیا میں ظاہری طورير كو فى معصوم تنيس ، خيالنجد عارف كى بردعا اس ليے شرف قبوليت نهيں يا تى كر دواس سے بڑھ كربطريق عادت وطبعيت سوال نركنے مكے ، چ كدير وُعاامتناً لِ حكم كے طور يرنه ہوگى لهذا الس مين شرك كاميلونك أئے كا، اور خيال دہے كد برجالت اور برمقام مكية قدم قدم برشرك كا ارتاب ہوسکتا ہے ، مب امرالنی کے تحت سوال ہوگا تر ور اللے علی جیسے نماز ، روزہ اور ان کے ماسوٰی فرانفن و نوافل اس لیے کہ ان میں حکم کی بجا اُوری ہوتی ہے۔

# (۴۵)نعمت وازمائش

واضع رہے کہ دنیا میں توگ دوقسم برہیں، پیلے وہ جو نعت خداوندی سے نوازے گئیں اور دوسرے وُہ جو از الشی وامتحان میں متبلا ہیں، نعت النی حاصل کرنے والے بھی گناہ اور تیرگ سے نہیں بچ پاتے، وُہ رحمت اور الطاف خداوندی کی وجرسے اسائٹ میں پڑجاتے ہیں کہ اپنی سخد برخداوندی ان پر قسم قسم کی بلائیں، بیاریاں اور اپنے علاوہ اہل وعیال پر السی مصیدتیں نازل کرتی ہے کہ اُن کی وہ ساری نعتیں مقدر جوجاتی ہیں اور اخیس السامحسوس ہونا ہے مسیدتیں نازل کرتی ہے کہ اُن کی وہ ساری نعتیں اس وقت وہ تمام نعتوں کو محبول جاتے ہیں، اور اگر باہ وبال خدام وضع اور وہ تمام نو سے امن و بے خوفی کی حالت میں موں تو انہیں از مائش اور اُنہیں از مائش

www.maktabah.org

ا درامتحان کا اصالس بک بنیں رہا ،جس طرح مصائب کے وقت احیس انعا ما ت خدا وندی کا خیال زتھا ، در اصل پر ساری باتیں اپنے موالی کا حقیقی عرفان نصیب زیونے کی دجہ سے ہیں الربنده اس تفیقت کو مجد لینا کرکانات کی برج رشیت ایزدی کے ماحت اور بر تعیر و تبذل تنی و شیرینی اسی کی طرف سے ہوتی ہے۔ اسی طرح تو بگری ومفلسی، ع تت و ذکت ، ایستی و بلندی، موت دحیات اور تقدیم و ناخیراسی کے قبضتہ قدرت میں ہیں تووہ مجی ان ( نلا ہری ) نعمتوں پڑھلٹن ہوکرندرہ جاتا اور نہ ہی ان کے ذریلعے اس کے دل میں کسی قسم کا خور پیدا ہوتا اور الس حقيقت سے آگھی كے بعدمصائب والام مين نبديل سے بھى وہ كھى مايوس نہ ہوتا۔ جس طرح برصورت حال عرفان اللي مين تقص كے سبب پيدا ہُوئى لعينياس كا دُوسرا سبب خود حقیقتِ دنیا سے عدم وا تغیت بھی ہے ، اکس لیے کہ دنیا مصائب کا گھر، زندگی کو تا ریک كرنے والى جهالت اور تكاليف وكدور توں كاظلمت كده ہے، ونيا ميں اصل مصائب والام ہیں، السب میں فعمتوں کا نزول ، اس کی حقیقت اور اصلیت کے خلاف ہے۔ پس دنیاالیوے كدرخت كى طرح بيد كريط اس كالميل كرواب كراكس كا انجام ميشاب كو في سجي شخص اس کی علی بیٹے بغیرانس کی مٹھا س ساصل نہیں کرسکتا ، یعنی اس کی کراوا بسط پرصبر کے بغیر ملاو سکا حصول نامکن ہے، بہذا جوشخص مصائب دنیا رصر کرنا ہے اسس پر دنیاوی نعتیں زیا دہ ہوتی ہیں ہمیشہ مزودر کواس وقت کے مزودری نہیں ملتی ،حب کے محنت کی وجرسے اس کی میشانی ع ق الوه بحبم تفيكا بُوا اورول كليف كا احساس مذكر ريا بهو، اس كي انا نيت خم اور سم عنبس مخلوق کی خدمت سے الحار وابا کاغورخاک میں نہ مل گیا ہو، حب وہ برساری عنیاں بواشت كريتيا ب تواكس كے نتیج بیں اسے مده كھانے ، میره حبات ، لباكس ، راحت و أرام ، ا گرچه رساری چزی معولی مقداری بی کیون نه بون، نصیب بوتی بین ، ونیا کی انداد شهر بجرے بُوئے برتن کے الس بالائی صفے کی سی ہے جو تلی سے طاہوا ہے اسے استعال کرنیو آ کے لیے برمکن نہیں کہ وہ لمنی کو استعال کیے بغیر شہدیک بینے یا ئے ، حب انسان احکام اللی کا یا بند، منہیات سے کنا رہ کش اور نقدیر اللی کے سامنے مزنسلیم ٹم کر دیتا ہے ان کی تلخیوں پر صررتاب ان کا بو جروا شت کرنا ہے خواہشات نفس کی منا لفت کرنا ہے ، اپنی مراد کو چوردوتیا ب توالدتمالی اس کے بر لے بیں اُنوع ترک اُسے بہززندگی عطاکرتا ہے۔ اسے عیش وارام اوراعواز سے نواز تا ہے خوواس کی نگہا نی کرتا ہے اورونیا واکون بیں بلامنت ومشقت شیرخوار بج کی طرح اس کی پرورکش کرتا ہے۔ اُسے یہ انعامات اسی طرح طقہ بیں جیسے شہد ماصل کرنے والا بالائی ترشی کے بعد شہد سے نطقت اندونہ ہوتا ہے ، نعمیں ماصل کرنے والے انسان کے لیے لازم ہے کہ وہ تقدیر خداوندی کے بچیرسے ایسا نما فل نہ ہوکہ ان فعرس رزیفنہ ہوکررہ مبائے اوران کی مبیشگی کا خیال کرنے ، اوز معنوں کے شکرسے جبی غفلت برتے نگے ، اور شکرسے خفلت کی بنا پر نعمت کی فیدکو زم کر دے ۔ انحضور صلی الشرعلیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ:

"نعت كى مثال وحشى جانوركى سى جهائك فسكرك ما تقد مقبدكرو" مال كنيمت كان كريب كرمنع حقيقي كنعتول كا اقرار كرد اورتمام حالات مين نعت خداوندي كويادر كھے ، الله تعالى كے فصل واصان برنگاه ركھ السس پراينا حق نرجمجے! اپنے حدودسے تجا دزنز کے اور مال ونعت کے بارے میں اس کے اسکام کی یا بندی کرے، مثلاً ذکو ہ، کفارہ ا ہدیہ، صدقد اور مظلوم کی فریادرسی ، اور حالات کے تغیرو نبدل اور سکیوں کے گنا ہوں سے بدلنے کے وقت فرورت مندوں کی مروکے، نیکوں کے گنا ہوں سے بدلنے سے ہماری مراو نعمت ا امید کاسختی و مصیب کے ساتھ تبدیل ہونا ہے، اور اعضار وجوارح کی سلامتی الیسی عظیم نعت كاشكريد بدكران سے طاعت الني ميں مدوحاصل كرے ان كورام الشياد، بائيوں اور دیرفوا بوں سے بچائے، نعمت کاگزرجانے یا زائل ہوجانے سے تبداراناسی سےجارت ہے اور نعت کے ورخت کوسینیا ،اس کی ڈالیول اور بیوں کی پرورش کرنا اس کے میل اور والحق كوشيرى اوربيتر بنانا، اور كنويك ورخت كاسلامت ركهنا اس كے جانے ميں لذت اور كهاني مين مزيدار بنانا محيرات مين سلامتي كاظهوراو يجبم مين نشوونماكي زياوتي اوراعضاً میں اس کی برکت اور ان سے طرح طرح کی عبارات اورا یسے امور کا صدور ہو قرب خدا وندی اورذكر الني كاسب بول اس كربعد بندے كا رحمت اللي كے سائے ميں أن اور جنت ميں انبیاد، صدیقین اور شهدای رفاقت ب اوربر بهرین مفاقت سے ، اگراس نے شکراوا دی

اور دنیا کی ظاہری زینت پر فرلینة ہوگیا ، الس کی لذنوں میں کھوگیا ، اس کی سراب کی سی تازگی اور بجلی کی طرح چکنے والی ظاہری خوب صورتی پرحلمنن ہو گیا تراس کی مثال اس شخص کی طرح ہے جو موسم گرما میں صبح کی مشندی ہوایا سانپ اور کیجیوں کے منہ میں موجود زمرکا خیال کیے بغیر محف ایکے نلا بری خرب صورت چڑے اور نقش و نگار کو ہی حقیقت سمجھ بیٹیا ہوا پنے گرفتار ہونے کے تمام منصولول ا درجالول سے بلفر ہی رہا، مناسب ہے کہ اسے بلندی سے کہنی ونیا میں ذلت و خواری کے ساتھ اُنے والی ہلاکت اور مخیاجی اور اُخرت میں دوزخ کی آگ کے خطرات سے آگاہ كروياجائية مصائب بين مبتلا بيون كي متعد دصورتين بين ، كمجى نوانسا ن خود كرده جرائم اور نا فوا نیوں کی سزایس مبتلا ہوں اتا ہے ، کھبی گنا ہوں کی الودگیوں کو مثانے اورصا من کرنے کیلئے أزماكش مين والامبا ناب ادركهمي استدية كالبعث بلند مقامات كم مصول كريد وي مباتي بي "اكروه أزماكش كى عبى سے تكل كرابل معرفت و مقام ميں سے بوجائے، أور ابل معرفت و مقا مات وہی گروہ ہے جس پررت کا نمات کی خصوصی عنایت کا زول ہو بھا ہے اور جن میں الله تعالیٰ نے رحمت و نواد کش کی سواریوں کے ذریعے مصائب و آلام کی وادیوں کی کسیر كرا في بداوران كى حركت وسكون مين نگاه لطف اور نظر رهت كى تا زه بهارس أسالشس تختی ہے کیوکم انھیں مصائب میں متبلا کرنا ہلاکت یا دوزخ کے ایندھن کے طور پر تنیں ملکم پر ازمائش وامتحان تودراصل ان كے تقرب اور تبولیت كا ذریقر تھا۔ ان مصائب سے ان ا بمان کی حقیقت کا اظهار کیا ، اورانس حقیقت کوشرک نعفی اخوا بشاتِ نعنس ، اور نفاق سے باک اورصا ف کردیا، اوراس ازمانش ومصیبت سے کا میابی پران پرطرح طرح کے علوم و امرار اورا نوارمنکشف کروید، پنانچرحب پر لوگ ظاہری و باطنی گنا ہوں اور شرک سے پاک ہو گئے تواللہ تعالیٰ نے النجیں مقربین اور خاصّان بارگاہ اور محلس رحمت کے ہم نشینوں میں دنیا بی قلبی اور روحانی طوریراور آخرت میں حبمانی اعتبارے بنا دیا ، لهذا مصالب و الام اك ك ولول كوشرك كى ميل ، مخلوق واسباب ، اور اداده واكذروك علائق سے ياك كرف الد ہیں، اور نفس کے بیگھلنے ،اورجنت الفردوس میں طاعت کے عومن ورجات اور مناز لِ عالیہ چاہنے کی خواہشات سے گرادینے کا سبب ہیں ،معیبت کے وقت صبرز کرنا اور کھرانا اور خلوق سے شکوہ وشکا یت کرنا ، عذاب اور کفارہ گناہ کے مقابلہ میں مبتلائے بلا ہونے کی علامت میں بڑو سیوں اور وستوں کے سامنے بے صبری کے سابھ شکایت ذکرنا اور احکام وظاعت اللی میں کوتا ہی یا پربشانی کا اظہار نرکرنا ، صبر عبیل اختیار کرنا گنا ہوں سے پاک و صاف کرنے کے بیے مبتلائے بلا ہونے کی علامت ہے اداوہ اللی کے ساتھ رضا مندی و فوقت اور کو کرنداوندی اور تقدیر رتی بین نفس کا سکون و اطبینان حاصل کرنا کروہ زمین و آسمان کا ماک ہوت ہوئے اور ان کے گرف کے مصائب بین نبیت ہوج نا ملک ہائٹ میں مبلا ہوئے کی علامت ہے۔

### (۴۷) وكرحن دا كي فضيلت

کا حضرت صلی النرعلیه وسلم کی اس حدیث قدسی که من شغله ذکری عن مسئلتی اعطبیته افضل ما اعطی السائلین (بوشخص میرے ذکر میں محوہونے کی وجرسے مجرسے كسى قسم كاسوال بهي نهيس كرياتا يب است سوال كرنے والوں كى برنسبت كہيں زيا وہ عطب كرًا بون ، كى تشريح مين فرما يا كم الله تعالى مب كسى مومن كومقبول اور فتخب إركا و بنان كا فيصله كرنا ہے توا سے كئي ميضار وادبوں ميں سے گزارتا ہے طرح طرح كي مصيبتوں اور كالميعت اس کی از مانش کرا ہے۔ دولت مندی سے اُسے محتاجی کی طرف لے اتا ہے وسائل رزق منقطع ہونے کی صورت میں مخلوق کے سامنے وستِ سوال وراز کرنے پر اسے مجبور کردیتاہے مچراسے مخلوق سے بچالیا ہے اور اس سے قرمن لینے کا سودا انس کے سرمیں ڈال دیتا ہے ، مچر محنت اور کسب کی طرف اکس کی رہنا تی کرے اس کے بلے اس میں اُ سانی پیدا کر ویتا ہے چنانچرۇ كىب ملال سے دوزى كھانے لگ جانا ہے بھراچا كك كسب بين على بيداكر دتيا ہے اورا سے مخلوق سے سوال کرنے کا اشارہ کر نا ہے اور اُسے مخفی امور کا حکم و ثیا ہے وہ ان امور کو بخربی مبانثا اوربیجانا ہے۔ان اموری نا بعداری کو الس کی عبادت اور ان کے خلاف کو گاہ قراردیتا ہے تاکد الس کے باعث اس کی نفسا نبیت، وگور ہوجائے اورنفس شکستہ ہوجائے اور پر مالت رہا صنت ہے اس وقت اس کا سوال مجبوری کی بنادیر ہونا ہے خدا وند تعالیٰ۔ شرک (۱ س سے نا امید موکرو و رو سے انگنا) کے طور پر نئیں ہوتا ، پھراس کو مخلوق سے بچانا ، اور اس سے فرض لینے کا فطعی کم کرتا ہے جس کا محیوٹر نا پیطے سوال کی طرح ورست نہیں ، پھر اس کو اس سے ہٹا کو مخلوق سے مُواکر ویتا ہے اور اکس کی روزی کا ساراسلسد مرف اپنی فرات سے والبتہ کو دیتا ہے ، جنا پنج اپنی خاورت کی ہر چیز بندہ اپنے مولی سے طلب کرتا ہے اور اس عطا کی جاتی ہے اگروہ سوال کرنے سے مُدر پھیزا ہے نواس کی عطا دُک جاتی ہے ، پھر الدراس سے سوال کر نے سے مُدر پھیزا ہے نواس کی عطا دُک جاتی ہے ، پھر اپنی تمام حاجیں ول ہی کے ذریان سے سوال کرنے کا میا بی حاصل کرتا ہے جانمی کہ اپنی تمام حاجیں ول ہی کے ذریابی سے سوال کر رہے یا اپنی کسی عزورت کے بار سے میں لب کتنا فی کرے تواس کی فیونیوں میں وقت بند کے کہ سے مجی ہے نیاز کر ویا جاتا ہے جنائج اسے طلب کے لغیرا وران صلحتوں میں وضل ویئے بغیر سے مجی ہے نیاز کر ویا جاتا ہے جنائج اسے طلب کے لغیرا وران صلحتوں میں وضل ویئے بغیر سے مجی ہے اپنی کسی وائی اس کی کونا ہیاں گوری ہوجا تی ہیں جن سے محال نے بینے ، بیکر اس کے وار اس کی کونا ہیاں گوری ہوجا تی ہیں جن سے محال نے بینے ، بیکر اس مور بینی تا ہور ویگر انٹری عوران اس کی کونا ہیاں گوری ہوجا تی ہیں اللہ تعالی اس کا گہبان و بیکر ان بیا بی کوری ہوجا تی ہیں اللہ تعالی اس کا گہبان و بیکر ان بن جاتا ہے ۔ اس کا ارشا و ہے :

انّ و این الله الذی نزل انکتاب دهویتولی انصالحبین <sup>نی</sup> دبے ش*ک میراولی الشّد ہے جس نے کتاب آثاری اور وُہ نیکوں کو دوست* رکھتا ہے)

اس وقت الله تما لی کاور فرمان جو اسمفرت ملی الله علیه وسلم کی زبانی سنا یا گیا ہے کر "حس کو میرے و کرے وزکر کی مویت نے کو میرے والوں سے کمیں میرے ذکر کی مویت نے محب سوال کرنے والوں سے کمیں نیادہ عطا کرتا ہوں ؟ المویر فنا ٹیت کا ور بلند ترین رتبہ ہے جواولیا ئے کرام اور ابدالوں کا انفیاری مقام پر بندے میں انشیائے پدا کرنے کی صفت پیدا ہوجاتی ہے اور

ک لاہوری نیخیں نم یغیب ہے جیکم صری نیخیں یغنید ہے، اور ہی سیج ہے۔ کے الاہرات: 194

الله كے عكم سے الس كى مرمزورت بُورى ہوتى ہے ، لعبض آسمانى كا بول ميں الله تعالى كا ارتباہے: " اے بنى أوم إ ميں الله بُول ميرے سواكونى معبود نهيں ، ميں جس چيزسے كه ديتا ہول ہو جا! بس وُه ہوجاتى ہے ميرى اطاعت كر! تو بھى جس چيز كو كے كا ہوجا! وہ ہوجائے گى!"

### (٤٤) تقترب إلى الله

مُجُد سے نواب میں ایک معر بزرگ نے پُوچھا کدکس جیزے دریعے بندہ اللہ تعالیٰ کا قرب عاصل کرتا ہے ، میں نے اُسے جواب دیا کہ برایک راستہ ہے جس کی ابتداء ورع اور انتہار ضاء تسلیم اور تو کل ہے۔

### (۴۸) مقاماتِ فرائض وسمنن

مومن کے بیے مناسب ہے کہ سب سے پیط فرائفن اوا کرے ان سے فراغت کے بعد سنت کی طرف توجہ وے پیر فوا فل اور فضا کل ہیں مشتول ہو، فرائفن کی جمیل کے بغیر سنتوں ہوں شخص من و فرا فل ہیں موق ہوں ہوں نہا ہوں ہوں ہونا جہالت اور بے وقو فی ہے۔ اگر فرائفن ہے پیط کوئی شخص من و فرا فل ہیں موق ہوں ہوں ہوں گئی تو وہ ہرگز قبول نہ کی جا ٹیس گی ہمداس کے منہ پرمار دی جا ٹیس گی، اس کی مثال اکس شخص کی سی ہے کہ جے بادشاہ اپنی فدمت کے لیے بلائے وہ بادشاہ کی فدمت میں قرصا خراب و مقاہ کی فدمت میں قرصا خراب الله بان ابی گئی البتر بادشاہ کے ایک فلام اور ماسمت امیر کی فدمت میں کمراب تدکھ طار ہے ، حضرت علی ابن ابی گئی والاجی کے وقع الدین میں میں کہ اس کے قرائی کہ فوا فل پڑھنے والاجیں کے فرق الفن باتی ہوں کی مشال اکس حا ملا عورت کی ہے جس کی مذت ہمل بوری ہو بھی ہواور وضع ممل و کنیو لے کے فرا فل قبول نہیں کیے جاتے جب کہ وہ فرائفن او انہ کرے ، نمازی کی مثال اس جا ہے کہ اس کا مرکز نمین ہونا ، اسی طرح نفن ال اناجر کی سی ہے کہ وہ اصل سرمایہ (راس المال) نہیں لیتا اسے نفع حاصل نہیں ہوتا ، اسی طرح نفن ل

ك واضح رب كريبان سن سعراد زوائدا ورنوافل بيسنن موكده ماد ننين بين فر والف سد پيط فروري بين-

پڑھنے والے کی نماز قبول نہیں ہوتی مبت کک وہ فرائف کی تکیل مز کرنے اسی طرح ہوشتھ سنت کو ''رک کرکے ایلے نوافل میں شغول ہو ہو فرائعن کے ساتھ حزوری ہیں اور مذہبی شارع سے ان کیلئے کوئی تاکید اکئے ہے، قبول مذہوں گے۔

واضع رہے کرحرام اسٹیاسے پرہنے، انڈتعالیٰ کے ساتھ شرک سے اجتناب، تقدیرِ خواوندی پرزبان اعراض سے احراز، اجابت خلق اوران سے روگردانی، احکام اللی پرترسلیم خماہم ترین فرائض میں سے ہیں، کا صفور صلی الشطید وسلم کا ارشاد ہے:
"اللہ تعالیٰ کی نافر انی میں کسی مخلوق کی اطاعت جائز نہیں۔"

#### (۴۹) نیند اور سیداری

له معرى نسخ مين واللحوق بالموت بع مجكر لا بورى نسخ مين واللحوق بالموتى به بم ف موفرا لذكر كوترج وي

اخلاص میں سے کو ٹی چیز بھی نہی ، اور جس نے امر اللی سے حلال میں سے زیادہ کھا لیا ، تو وُہ است میں است کم کھایا ، است خص کے مثل ہوگا جس نے بعادت میں زوق وسرورا ور توت کی خاطر حلال سے کم کھایا ، کیس ملال فرعلیٰ فررہے اور حوام تاریکیوں میں تاریکی حوام میں کوئی سجلائی نہیں ہے ، بچر بغیر امراللی اپنی خواہش سے حلال میں سے کھا نا گویا ایک طرح سے حوام کھا نا ہے جو نمیند کا باصف نبتا ہے اور اس میں کوئی محلائی نہیں ہے ۔

### (۵۰) قرم ورئع بضاوندی

ترامعا مد دوحال سے خالی منیں یا تو قرب خداوندی سے دور ہوگایا قرب اللی میں والل بالله، اگر تواللہ سے دُورہے تو اخرانس طرح خاموش مبیجہ رہنے، نعمت ادر الطامنِ خداوندی كے حصول، بائيداري ت ، نفع عظيم ، سلامتي اور دولت مندي اور دنيا واخرت بيں مجوبت ك حصول میں مستی اور کونا ہی کا کیا فائرہ ہے ؛ اُٹھ! اور دونوں بازوُوں سے اسی بارگا و تدس كى طرف پروازكر، ايك بازوحوام ومباح ، لذات وشهوات اوراً رام وسكون كا چورانا ب اور دور الكيف و محرويات كابرواشت كرنا ، فوالصن كى اوائيكى ، على بين محنت ورياضت ير صر، اور دنیا و آخرت کی خوا بشات اورعزائم کے حیرسے نکلنا ہے بہاں کا کر تو قراب اور وصول الى الله ك مقام يرفاز بو، الس وقت نوجس جزى أرز وكرك كا يائے كا ، مجھے مراتب بندا دراعز ازے نواز اجائے گا، اور اگر نومقر بن اور واصلین بارگاہ میں سے ہے جوعنایت اللی سے شا دکام مهرر بانی سے معمد، عبت بی سے سرشار، اور خبشش ورمت ایزدی کامسط بین تونوب اوب کرا اورا پنے عال پر فخز وغرور داکر : کمیں ایسانہ ہوکہ اکس کی وج سے ادائے ندمت میں کمی کرنے گھے ، اور ا داب خدمت پُورے ذکرے اور حقیقی سرکشی جل وظلمت اورعجات کاشکار ہوجائے ارشا درتی ہے: وحملها الانسان أنائ كان ظلوماً جهولا-

له الاعزاب: ٢٢

دوسری جگرارشاد ہے:

وكان الانسان عجولاك

دادراً ومي طراحلد بازيد)

اورخواہشات نفس، حُتِ دنیا اور ارادہ وعودائم الیبی چیزیں جنہیں نوزک کو چکاہے اسی طرح مصائب وا زمانش کے وقت صرورضا کا دامن حُیو شنے پردل کی مفاظت ونگرانی کر اللہ جل مصائب وا زمانش کے وقت صرورضا کا دامن حُیو شنے پردل کی مفاظت ونگرانی کر اللہ جل مجدہ کے سامنے اپنے آپ کو گیند کی طرح جسے سوار چوگان سے پھر آنا ہے یا غسل دینے والے کے سامنے میت کی طرح وال دے اکس کے والے سے اکس کے علاوہ سے نفع و نفی سے اندھا ہو بیا ، اس کے وجود مقیقی کے سواکوئی وجود دیجھ اور مزمی اس کے ملاوہ سے نفع و نقصان ، منع وعطاکی اُمیدر کھ!

مخلوق اورا سباب ونیا کو کلیف و از ماکش کے وقت السا آزیا نیمجھ جس سے الدّ تھا کے تجھے تنبیہ کرتا ہے اور نعت وعطا کے وقت قدرت کی طرف سے اسے ایسا وست رحمت سمجھ جو تیری رپورٹش کرتا ہے۔

## (١٥) مقام زهد

زاہر کو ووگن ٹواب ملتا ہے ، ایک ٹرک دنیا کی وجرسے ، کیونکہ زاہد دنیا میں اپنی خواہش اور اتباع نفس کے طور پر نہیں بکہ محص امر خداوندی کے تحت دخل دیتا ہے، جس وقت زاہد اپنے نفس اور خواہشات کی مخالفت پر فاور ہوجاتا ہے تو وہ محققین اور اہل ولا بیت میں شامل ہوجاتا ہے اور عرفا را درا ہر الوں کی جاعت میں اُسے داخل کیا جاتا ہے، اس وقت زاہد کوان حقوں کے لینے اور ان سے تعلق عالم کرنے کا حکم ہوتا ہے کیونکہ یہ حقے اصل میں زاہد کوان حقوں کے لینے اور ان سے تعلق عالم کرنے کا حکم ہوتا ہے کیونکہ یہ حقے اصل میں

اسی کے لیے بنائے گئے ہیں اور اس کے ہیں ، غیر کا ان کے ساتھ کوئی تعلق نہیں۔ تقدیر خدا و ندی اورعلم اللی میں ہی مقدر ہو یکا ہے، پھرجب زابد حکم ضداوندی بجالانا ہے یا الس کے بارے میں علم الني مصطلع بوجاتا ہے اورا پنی شان میں تقدیرا ورفعل اللي کے جاری ہونے کے سعب لغیر اس بات کے کروہ اس میں ہونو اسم فس اور اراوہ و منت کے بغیراس سے ملیا ہے تواسے دو ہرا تواب دیا جا تا ہے، کیونکہ وہ کلی طور پرفعل ضاوندی کی موافقت اور اکس کے حکم کی بجا آوری کئے۔ اگریها براغزاف کیابائے کرتم نے اپنی تقریم ایک ایستخص کے لیے جوانہا فی بلند مرتب ين فار بعثواب كاطلاق كس فرح كياب وجيره وابدا لول اورما رفين كي جماعت كافروب اوراس مبارک گروہ سے تعلق رکھنا ہے جو مخلوق کے علاوہ نفس اور خواہشات اراوہ وحصہ ، اور لینے اعمال کی جزات جي به نيازا ورفعًا في الحق ب إ ا وريسي وه كروه ب حرابني حمله عبا وات اور نيكيوں كوفعال لي رحمت ونعمت ایزدی اور سرتوفیق وسهولت کواسی بلند و بالا زات کی کرم گشری تحجیها ہے ، ان کا اعقاً وہے کہ م خدا کے بندے ہیں اور بندہ اپنے مولی پر کوئی حق نہیں رکھنا ، کیونکہ بندہ اپنی ذات، مركات وسكنات اوركب ويُزعميت اين مولى كى مليت ب ، توق ن كس طرى يدكونوكك ور لن قواب ملا بصالانكراس تواب كي طلب ب اور زاين عمل ك بدل كي عزورت! بلك اسے تواپنی ذات میں کوئی عل دکھائی ہی نہیں دنیا،عل کے اعتبارے وہ اپنے آپ کو انت کی بالاداد وخلس مجتا ہے۔ اس شعبے کے جواب میں ہم کتے ہیں کہ آپ کی ساری بات اپن حبکہ پر صحیح ہے، لیکن الله تعالیٰ اپنی رحمت کالمہے اسے ٹواب عطاکر نا ہے نازونعت میں اکس کی پرورش کرنا ہے اورخصوصی لطف وعنایت اور اصان وعطا سے اس کی تواضع کرنا ہے ، کیونکمہ اس نے دنیا میں اپنی مصلحتوں اور لذتوں اور اسی طرح و فع نقصان سے اپنا ہا تھ اس طرح ا تھا ایا ہے جس طرے ایک شیرخوا دیجہ اپنے لفس کے مفا دات سے بالکل بے نیا ز ہو کر محض فضل و ر محت خدا وندی کے زیرسا پراہنے والدین کی کفالت میں پرورکش حاصل کرتا ہے۔ حب الند تعالم اس سے اپنے نفس کے مفاوات اور مصالح کی خواہش اٹھا لیتا ہے تو مخلوق کے وگوں کو اکس صدیک جربان کردیتا ہے کر شخص الس کے ساتھ جربانی بخس ملوک اور احسان کے ساتھ بين أنا ب، يس خ تخص ما سوى النير سے منه مواكر فنا في الحق بوبيا نا ہے اور اسے امر وفعل اللي

کے بغیر کوئی چر سنبش نہیں و سے سکتی تو دنیا و اکٹرت میں نفل ایزدی اس پرسایر کیتا ہے ، نازونعت سے انس کی پر درش ہوتی ہے اور اس سے برقسم کی کلیف اٹھالی جاتی ہے۔ وان خداوندی ہے ؛

# (۵۲) نزدگیال را بیش بورجیرانی

النتر تعالی مومنین میں سے ایک ایلے گردہ کو جواس کا دوست اوراہل معرفت و ولایت ہوتا ہے از الشرائی موفت و ولایت ہوتا ہے از الشرائی اور معیب کی دجرے وہ ہار گا و خداو دی میں سوال کرسے اللہ تعالی اسس کی دعا اور اپنی بارگاہ میں سوال کو بہت ہی لپند فراتا ہے جہائی حب یہ بوگ و ما کرتے ہیں تواللہ تعالی اسے جلدی قبول فرالیتا ہے تاکہ الحنین مجود و کرم اور جنش وعلی کا حقد وافر منا بیت قرباد سے کیو بحرج و و کرم سوال کے وقت بارگا و اللی میں قبولیت و ما کا سبب بغتے ہیں، کمبی دُما جدیت ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی اور کے وقت نہیں ، بھا اس کی وجمعن مدم مقبولیت با برقسمتی اور کو وی نہیں ، بھا اس کی اس کا سبب دعا کی قبولیت کے مقررہ وقت میں مقدرتا نے رہوتی ہوتی ہوتی امن اسب ہے کر آزائش اور مصیب کے وقت بندہ مسرانمی ارکرے ، اسحامیا للی کی خلاف و رزی خلاجی ہوتیا باطنی اور تقدیر خداوندی پر اعترامن اور مسرانمی ارکرے ، اسحامیا للی کی خلاف و رزی خلاجی ہوتیا باطنی اور تقدیر خداوندی پر اعترامن اور جو سے آزائش میں ڈالاجا آ ہے ، بھراگریا آزائش طی گئی تو دوست إ ورز منا سب ہے کہ جیشہ عاجزی و زادی کے سانتھ و عا اور معذرت ہیں شغول رہے اور اسے اپنا و ٹلیفہ بنا ہے جہیشہ عاجزی و زادی کی یہ آزائش مرہے سے ہوہی اسی یا کہ کہ دہ خدا سے سوال و دعا کرتا ہے مکہ اس کی ورائے اس کی یہ آزائش مرہے سے ہوہی اسی یا کہ کہ دہ خدا سے سوال و دعا کرتا ہے

له الاران: ١٩٩١

اگر قبولیت مین ناخر به وجائے تو الدرب العزت برکسی قسم کی تهمت نه نگا در حبیبا که عم فصل بان کریچکه بین -

#### (۵۳) رضا و فنا

التُرْتَعَالَىٰ سے اس كى نقدير پر رضا مندى اوراس كى حكتوں بيں فنا ہو جانے كي نعت طلب كر إكيونكه براطبينان وشاومانى كاباعث دنيا كي جنت ، تقرب اللي كاور وازه اور محبت اللي كاسبب بي جيالله تعالى إينا ووست بنالينا بي توونيا وأخرت مين اسدكوفي تعليف نهسين بہنے دیتا، رضا اور فنا ہی وہ بلدمراتب ہیں جن کے ذریعے وصال رقی، قرب ضداوندی اور الس کی ذات سے مبت الیسی لازوال ممتین نصیب ہرتی ہیں، مال ورزق کی الیسی انسام کے تیکھے نربرو إج نداجا ف تهارى قسمت يس بين جىسى ياننين ؛ جزنها راحصتراورمقدر ك السكى طلب میں دخواہ موردانی برا ورج کی بے وقونی ، جمالت ، سرکشی اور مرتزین عذاب ہے بشہورشل ہے کہ البی جزی طلب جمقسوم میں ہی بنیں ہے خطرناک مذاب ہے اور اگر مقسوم میں ہے توانس کی طلب ، لا لیج ، حرص اور مرتبۂ عبو دیت اور مجبت وحقیقت میں نشرک ہے ا پنے صفے کا مثلاث عبت اللی میں خلص نہیں ہوسکتا ، کیو کر حس نے اللہ کے ساتھ غیب اللہ کو معولی سی اہمیت بھی دی وُہ انہا ٹی مجبوٹا اور اپنے عمل کے بدلے کا متلاثنی ہے ایسا شخص مخلص نہیں، مخلص تو وہ ہے جس نے اللہ کی صد تی ول سے عبادت کی تاکروہ میں ربوبیت اوا کروپ الشرنعالي كے مالك اورستى عباوت بونے كى وج سے السس كى عبادت كى ،كيوكمدا لله تعالى بندے كا ماك ب اوربنر يراكس كى عبادت وطاعت لازم ب- بنده اين وجود ، حركات وسكنات اورکسب وہز سمیت الد ہی کی ملک ہے۔اسی طرح بندہ اور الس کی ساری ملیت کا ماکستیقی بھی اللہ ہے۔ تمام عبادات اللہ تعالیٰ کی طرف سے بندے پر فضل وقعت ہیں کیو کمہ اللہ تعالیٰ , ہی کی مہریا نی وعنایت سے بندے کواوائے عباوات کی توفیق نصیب بموئی۔ لهذا بندے کا ا پنی عبادت وطاعت کا برله طلب کرنے کی نسبت ہتر ہے کہ وہ (ان عبادات کی توفیق بخشے والے ) پرورد کا رکے احسان واف کریس شنول رہے تودنیا میں نفس کی سیندیدہ اشیاء کی طلب

یں کس طرح مصوف ہوجاتا ہے۔ جبر مخلوق ہیں سے اکثر توگوں کا حال تیرے سامنے ہے کہ حب ایک پاکس ونیری سازوسا مان کی کثرت اور لذات و متابع ونیا کی فراوا تی ہوجا تی ہے تو اللہ تعالیٰ سے کفران نعمت اور تقدیر خداوندی یران کی ناراضگی اور بہی بڑھ جاتی ہے اپنی قعمت پر صبرو شکر کے برطس جو چرز مرے سے مقسوم میں ہی نہیں ہوتی اکس سے محرومی اور اسے ماصل کرنے کی تراپ میں اُن کا رہنے وغم نیا وہ ہوجا تا ہے اپنے مال ورزق کے حقے کو معمولی اور حقیر اور ووسروں کے دزق کو زیادہ اور کثیر سمجھے کراسے طلب کرنے گئے ہیں لیکن غیروں کا حقہ طلب کرنے کرتے ان کی زندگیا ں کوزیادہ اور کثیر سمجھے کراسے طلب کرنے گئے ہیں جو جاتی ہیں جمانی طاقت جواب و سے جاتی ہے بیشیا نیاں طویل زندگی کا بوجھ اٹھانے کی وج سے اس بینے لیسنہ ہوجاتی ہیں ، کثرت گناہ اور خیروں کے مقسوم کی طویل زندگی کا بوجھ اٹھانے کی وج سے ابنیائی ہیں خفلت کی وج سے ان کے نامہ ہائے طلب میں بڑے بڑے گئے ہیں ، مگر دو سروں کا حصہ (مقسوم ) منیں مذتا ، وہ دنیا سے خالی ہا تھ بطے اعلال سیاہ ہوجائے ہیں ، مگر دو سروں کا حصہ (مقسوم ) منیں مذتا ، وہ دنیا سے خالی ہا تھ بطے جاتے ہیں ۔ اس وقت ان کی حالت یہ ہوتی ہے کہ ط

مزادم کارے دادم کے دہے

دنیا و آخرت بربا دکر بیٹے ہیں بحقیقت بر ہے کہ ذنوا نہوں نے اللہ تعالی کے عطاکر وہ مقسوم کائنکر
اداکر کے انہیں عبادتِ اللی کا ذریعہ بنایا ، اور نہ ہی وہ دوسروں کا حصة عاصل کر سے با اور اپنی ونیا و
عاقبت تباہ کر ڈالی ، کیی وہ لوگ ہیں جو محلوق ہیں سے عقل و تسعور کے اعتبار سے بدنزین احمق اور
بیوقوف واقع ہوئے ہیں ، اگر وہ تقدیر اللی پر راضی و شاکر رہتے ہوئے کے طائے مولی پر قناعت
کرتے اور اپنے رب کی عبادت میں شغول رہتے تو کسی محنت و طلب کے بغیر دنیا عجر کی نعمتیں اور
قسمتیں ان کے پاکس کھنی جلی آئیں ، انہیں قرب خدا وندی نصیب ہوتا اور اپنی مرم اداور تر تنا میں
کامیابی عاصل کر لیتے ، اللہ تعالیٰ مہیں اور آپ کو ان لوگوں میں سے بنائے جو اکس کی تقدیر پر
راضی ہوگئے ، اور جن کی وُما ٹیس رضا اور فاحفا ظتِ حال اور اس جزیر جو بارگا و خدا وندی میں
مقبول و محبوب سے میں منحصر ہیں۔

### (۵۲) وصول الى الله كاطسيات

وتخص افرت كى مجلانى جا تا ہے اسے جا ہے كرونيا ميں زبداختيا ركرے اور حس كا مقصود ومنتهی ذات باری ہے اس کے لیے مناسب ہے کہ وہ اُنٹرت سے کنارہ کش ہوجائے ونیا کو اُخرت کے بلے اور اُخرت کو خدا کے لیے بھوڑ و سے دبیا کہ سے کوئی خوابش اورلذات میں سے وئی لذت با راحوں میں سے کوئی راحت شلا کھانے ، یعنے ، بیننے ، مماح کرنے ، مکان وسواری ، حکومت و ریاست ، ترقی فنون اور علم فقد میں سوائے ارکان تمسر یا مختلف سندات سے روایت مدیث باعلم قرأت سبط قرآن ، نو ، نعت ، فصاحت بلاغت مح اسی طرح تنگ دستی کے زائل ہونے اور تونگری و دولتمندی کے حصول ، آز مائش ومصیبت کے طلخ اور عافیت وسکون، و فع طرراور اکتساب نفع بین سے کوئی معمولی سی چیز بھی ول میں باتی ج تووه زابرصا دق نهیں ہے کیونکہ ان تمام جیزوں میں لڈنٹے نفس، موا فقت ِخوا ہشس اور اُرام طبعے یرساری دنیوی ہےزیں جن کاحصول وہ ہمشہ کے لیے جا تہا ہے اور دنیا میں ان سے آدام وسکون ماصل کرنا ہے ول کو ان سے آزاد اور شغنی کرنے کی کوشش کرے اور اپنے نفس کو انہیں وور کرنے ، بڑے اکھاڑ پیلینے اوزمیشی و ننگ دستی اور بمبیشہ کی متنا جی پر راعنی رہنے پر ا ما دہ رکھے مَرُون النيأ بين كسي سيز كي مجور كي تلفي يُوسخه اتني آرزو وخوا بهش مجمي باتى مذرب تاكم دنيا الس كا زبرخالص بوجائے جب زبر ميں كا مل بوجائے كا نوول سے برقسم كى يرلشانى ورنج اور باطن کسختی کل جائے گی اور اس کے برلے میں راحت وسر ور تعلق بالتر کی کیفیت پیا ہوماگی الخضورصلي الشعليه وسلم كا ارشا وگرامي ہے:

" زبد دنیا میں فلب اور حبم و ونوں کے بیے راحت اور نوشی کا موجب ہے! 
جب کک ول میں ان چیزوں میں سے کوئی چیزیا تی رہے گی تو پر بشانی ، رہنے اور خوف موجودرہے گا۔
ذرت اور اللہ تعالی اور اکس کے قرب سے جاب کشیف موجودرہے گا لیکن جس وقت ونیا کی محبت و گور ہوجائے گی اور تمام ونیوی رشتے منقطع ہوجائیں گے تو وہ تمام حجابات اعظما ئیں گے،
اکس کے لعد آخرت سے زیرا فتیار کرے ، اور پر مراتب بلند ، حور و فلمان ، بلند و بالا محلات ،

بانات، سوارباں، باس، زیورات، طعام اورا پنے فاص بندوں کے بیے اللہ تعا لے کی ہروعدہ کردہ نعت کی طلب وامیدسے سکوت اور خاموشی سے حاصل ہوگا، اسی طرح دنیا و آخرت میں اللہ تعالیٰ سے اپنے عمل کا اجر و تواب مجبی سرگرنہ مانگے اس طرح وُہ و کیھے گا کہ اللہ حبل مجدہ اپنی رقت و خبشش سے اسے ممل جزا عنایت فرمائے گا اور اُسے گوناگوں المطان واصانات سے نوازے گا اجس طرح اپنے رسل، انبیاء، او بیاد، نواص، اصحاب اور عرفا اور کے ساتھ اسس کا طریقہ ہے، اس مقام بربہنچ کر بندہ دم والیس تک ہردوز ترقی میں ہوگا اور اُخرت میں اس پروہ وہ نواز شیں کی جانیں گی جنہیں کسی آنکھ نے دیکھا ہے اور داکسی کا ن نے اُخرت میں اس پروہ وہ نواز شیں کی جانیں گی جنہیں کسی آنکھ نے دیکھا ہے اور داکسے تھیں مناج اور جن کے بیان کی تاب الفاظ نہیں لاسیخے۔

### (٥٥) ترك الدّات

المنوابنات ونوی تین موافع برترکی جاتی بین، بهلاجس وقت بنده اپنی جالت کے الامروں میں بینک ریا ہوتا ہے اور اسس کی وجسے وہ تمام حالات بین رحم النی کے بین المنی خوام بن برقبل کرتا ہے اس وقت بنده اپنے رسکی عبادت اور شراحیت نبوی کا کا فالے بغیر معروف علی ہوتا ہے۔ ان حالات بین اللہ تعالی اسس بر رحمت کی نگاہ ڈواتنا ہے اور اپنے نیک بندوں میں سے ایک ناصح اور واعظا اس کے پاس بھیج دیتا ہے، جبراس سے پہلے ایک واعظا ورناصح تو نووواس کی ذات میں راس کا ضمیر موجود ہوتا ہے، جبراس سے پہلے ایک اس کے نفس اور طبیعت پرتا ہو پالچنے بین، اور ان کی نصیحت کارگر ہوتی ہے۔ اسس وقت نفس تی کی نفت کی اسس بے راہ دوسوادی کے نقصانات سے اگا ہی حاصل کرکے لیف تمام توات بیں اتباع شراحیت کی طوف بھر مہاتا ہے، اور بندہ حقیقی مسلمان اور عامل شراحیت میں کراپنی طبیعت کواس کا خوگر بنا لینا ہے، اور دنیا کی نمام حرام اور شتیبا اشراع اور کا کی محلوق کی اس موجود ہوتا ہے، اور وطعام ، نکاح اور مکان بکہ اپنی ہم کے لیا سے داور تمام طوری امور میں مباح اور حلال اشیاء اختیا دکر تا ہے تاکہ ان سے جم کے لیا حالت اور تمام طوری امور میں مباح اور حلال اشیاء اختیا دکر تا ہے تاکہ ان سے جم کے لیا حالت اور تمام طوری امور میں مباح اور حلال اشیاء اختیا دکر تا ہے تاکہ ان سے جم کے لیا حالت اور تمام طور می امور میں مباح اور حلال اشیاء اختیا دکر تا ہے تاکہ ان سے جم کے لیا

حزوری غذا ماصل کرکے اُسے اپنے رب کی عبارت وطاعت میں قوت وطاقت کا سبب بتائے ادرائے لئے مقدر صفی محل طور حاصل کرنے ، حقیقت بہ ہے کہ بندے کا اس دنیا کو چیوڑنا اکس وقت الك على بى نيس ، مب مك كوره ونيايس سے اپنے صفے كوماصل كر كے اكس سے مكل استفاده نزكرك، الغرض وه مباع اورحلال كى سوارى پرسوار ببوكرسيركرت بهوئ ان بوگول كى جماعت ميں داخل ہوجائے جو تقتی ،خواص ، صاحب بو بميت اور محب صا دق ہيں۔انس وقت وُو امِرخداوندی سے تناول کرتا ہے ، اوراسے باطنی طور پر بارگا وِ اللی سے ندا کی جاتی ہے ا پنے نفس کو چھوڑ دے اور آجا ، اگراپنے خالنی کا دصال جا تناہے تو مخلوق اور خواہشات مو ترک کردے ، ونیا اور آخرت کے تمام قلاوے اپنی گردن سے آبار بھینیک ! کا ننان کی ہر چیز اوراراده وخواشات سے خالی ہوجا! تمام موجو دات سے علیحدہ اور بے تعنق ہوجا! توجید پر شاواں و فرحاں اور شرک سے مجتنب ہوجا! اس کے بعد اندر داخل ہواورادب سے گرون جھکا کے چلا آ! وائیں بائیں دنیا کی ول نُبجانے والی چیزوں پر نظر نے کر! حب انیان اس مقام پر بینے باتا ہے تو بار گاو اللی سے اُ سے خلعتیں عطا ہوتی ہیں اور علوم ومعارف کے افرار اور الشرتعالي كي فعتول كا نزول ہوتا ہے، الس وقت اسے كها جاتا ہے كەنغمت اور فضل خداوندى سے اپنا وامن عجرلو! ان کی تعدر نرکر کے بے او بی کا اڑ کاب ندکر ایکونکہ شاہی نعتوں سے مُنہ موڑنا اس بارگاہِ قدس کی تو بین اور مبلی ہے ، یہاں اپنے نفس کوفنا کرکے اللہ تعالیٰ کے ساتھ بقا بالله كم مرتبة برفائز بوكراكس كى رهمت وعنا بت ماصل كرك، خلاص كام يكر منطوفا اوراككي انسام کے لینے یں چارحالیں ہیں:

(۱) مرف خوامش نفس کی بنا پراور برحام ہے .

(۲) شرایت کی بنا پر اور برمباح ہے۔

(٣) امر باطنی کے طور پراور یہ والایت اور نواشات کے ترک کی صورت ہے۔ (٣) ازروئے نضل وموہبت اللی اور یہ ارادہ وخوا مش کی شکستگی اور ابدالیت کے

مقام كالحصول ب-

اصل میں پیمنفس اکس مقام پر فائز ہوجا تا ہے اسی کوصا لے کے لقب سے نوازا جائے۔
ارث وباری ہے ، ان ولی الله الله ی نول الکتاب وهو يتولى الصالحين ا

ك الاعراف: ١٩٩

دیے شک میراولی الندہے جس نے کتاب آثاری اور وہ نیکوں کو دوست رکھتا ہے )
ادر برانس بندے کی شان میں ہے جس نے اپنی صلحتوں اور مفاوات اور اسی طرح نقصان و عزرے وقع کرنے سے مکمل طور پر اپنا ہا تھا لیے تھیں نے لیا ہے جیسے شیر خوار بچہ وایہ کے ہا تھوں ہیں اور میت خسل دینے والے کے سامنے خود میروگی کا مظر ہوتے ہیں ، ٹھیک اسی طرح بندے کی اپنی تدمیراور اختیار ہے بغیر دست ربوبیت اس کی پرورش کرتا ہے ، وہ حال ہویا مقام وارادہ سب سے خالی ہوکر تقدیر میں فہانی ہوجاتا ہے کہی تواسے وہ مرفد الحال کردیتی ہے اور کمجی سب سے خالی ہوکر تقدیر میں فہانی ہوجاتا ہے کہی تواسے وہ مرفد الحال کردیتی ہے اور کمجی الیا سب سے خالی ہوکر تقدیر میں فہانی ہوجاتا ہے کہی تواسے وہ مرفد الحال کردیتی ہے اور کمجی مقاع ومفلس ، لیکن وُہ نہ توان ہیں ہے اسے طور پر کمسی ہے کی اور دولت مند بنا ویتی ہے اور کھی مقاع ومفلس ، لیکن وُہ نہ توان ہیں ہے اسے اور دفیا وموافقت ہی وُہ بند مقام ہے جواولیا دالید رضا مندی اور گلی موافقت بن جاتا ہے اور دفیا وموافقت ہی وُہ بند مقام ہے جواولیا دالید کے مقابات واحوال میں سے بلد ترین مرتبہ ہے لیا

#### (۵۹) مراتب فناء

دنیا کی مرشے سے آگھیں بندکر سے ااور کسی چیزی طون نرویھ مب بیک توکسی چینہ اوغراف کی مارہ تجدیز نہیں گئے گی۔ توجید، فنائے نفس، محوبت وات ، اور نفی علم کے ذریعے دو مرسے تمام داستے بندکر دے اپنانچ تیرے دل میں الندکے فضلِ غلیم کا دور رحمت کھل جائے گا اور تو اسے ظاہری آنکھوں سے قلب و ایمان اور تقین کے نوری طرح جرسخت الریک اور تقین کے نوری طرح جرسخت الریک اور کا لی رات میں مکان کے روشند اوں اور کھولیوں سے چین کومن کو منو کر کر یا ہوتا ہے وہ فور تیرے باطن کو جگ گا کہ تیرے باطن کو جگ گا کہ تیرے باطن کو جگ گا کہ تیرے باطن کو جگ گا اور وعد ہ اللہ کے سکون حاصل کریں گے ، اپنے آپ پر عطا اور وعد ہ اللہ کے سکون حاصل کریں گے ، اپنے آپ پر عطا اور وعد ہ اللہ کے سکون حاصل کریں گے ، اپنے آپ پر مرک کو تا کہ خوا اور وعد ہ اللہ کے سکون حاصل کریں گے ، اپنے آپ پر مرک کو تا کہ خوا اور وعد ہ اللہ کے سکون حاصل کریں گے ، اپنے آپ پر مرک کو تا کہ خوا کو تو تو خون وق کو تا کہ خوا کا کر تو تا ہے کہ کو تا کہ تیرے کو تا کہ تو تو تو خون وق کو تو تا ہے اور اس باب پڑکیہ کرکے ان پر بھروسر کر بیٹے گا تو تجہ سے یہ ساری پر سادی پر ساری پر سادی پر سے سادی پر سادی پر سادی پر سادی پر سے سادی پر ساد

له يرتفاله لا جورى نسخير بالكل مخقر سيم في معرى نسخ كے مطابق مفصل مقالے كا ترجركرديا ہے.

مرحالیں کی، غیراللہ کی طون متوج ہونے کے شرک پرعذاب میں مثلا ہوگا اور رحمتِ خدا وندی مُنه مود كے ، پھرمب تو دو بارہ توجیدر تائم ہوگا الس كى منایت پر نظر اور اس كى رحمت كا اميدوارسنے كا، اسوى الله سے الكھيى بندكر لے كا، توالله تعالى تھے اپنا مقرب بنا لے كا ، اور زیادہ وب بخشے کا ، تجدیر رهمت نازل فرمائے گا اور تیری روش اس طرح کرنے گا کہ بچے کھلائے کا پلائے گا ، دواکرے گا مافیت اور سکون عطا فرمائے گا اور اپنی عطا و خشش کے دربیعے تجھے ب نیاز کردے گا، تری دوکرے گا، بوت بختے گا، اس مقام پر بندہ ایسے مقام پر من اُز ہوجاتا ہے کہ وہ صرف اللہ تعالیٰ اور اس کے قُرب کا ٹوایاں ہوتا ہے ، اس وقت اللہ تعالیٰ کا خصوصی فضل اس برسا برفگن ہوجا تاہے اس کی نعمتوں سے شاد کام اوراس کی بے یا ہاں رحمت سے متنید ہوتا ہے ، اس سے وعدہ کیا جاتا ہے کہ رحمتِ ایزوی کے یہ ورواز ہے اس پر کھی بندنہیں ہوں گے،اس مقام پر بندہ اللہ ہی کا ہوکررہ جاتا ہے، اس کا ارادہ مشبت ایزدی میں فنا اورائس کی تدمیر نقد براللی کے تا بع ہوجاتی ہے جنانچہ بندہ شیت اللی سے چا ہتا اور اس کی رضا پر راصی رہتا ہے ، صرف اللہ تعالیٰ کے حکم کی پابندی کرتا ہے وجود اور فعل دو نوں میں غیرالٹہ کو نہیں دلچھتا ،اکس وفت اگرالٹہ تعالیٰ اپنے وعدہ کا ایفا اس پر ظاہر ز كرے اور بندہ نے ہو ہو تو تعات والب كر ركھى ہيں وہ كيُرى نہ بوں ، تو اليا مكن ہے كيوں كم خواہش وارادہ اور نواہشات نفس کی طلب کے زائل ہونے کے ساتھ غیریت ختم ہوگئی، اور وراصل پرسب کھیت سبمان و تعالیٰ کا فعل وارادہ اور مراد بن سباتی ہے ، اس مقام براس کی طرف وعدہ یا وعدہ خلافی کی نسبت ہی سرے سے خلط ہے ، کیونکد پرنسبت اس سے یا رسے یں درست ہوگی،جس کے با س انجی ک اراد واورخواہش باتی ہے، اللہ تعالیٰ کا اپنے بندے کے ساتھ وعدہ ان حالات بیس اسٹ خص کی طرح ہے جواپنے دل بیں کسی کام کرنے کا ارا دہ كرنا ہے الس كى نيت كرلتيا ہے ليكن تيم يواداده كسى دوسرے كام سے تبديل كرلتيا ہے ، جيبے ناسخ ومنسوخ كے متعلى الد تبعالى نے آلى حضرت صلى الشرعليد و آلم وسلم كے ياكس و چیجی:

مانسخ من إيتم اونسها نأت بجير منها اومثلها العرتعلم

اق الله على كات سشى إقد يوركه د حب كوئى آيت بم منسوخ فرمائيس يا تحبلادين تواكس سے بهتر يا اُس جيسى كائيس كے كيا تجھ خرنين كه الله سب كچه كرسكتا ہے ) اكر عضورصل الله عليه وسلم سوائے چندمتھا مات كے جونوزوہ برركے قيديوں سے متعلق ہيں توبيدون عرض الدنيا والله يوبيدالأخوہ لولاكتاب من الله سبق لمسكم فنيما

متعلق بین تربیدون عرض الدنیا والله پویدالاخره او لاکنائ من الله سبق مسکم فیما اخذة حرعدان تربیدون عرض الدنیا والله بیدالاخره او لاکنائ من الله سبق اور مراد اللی شع ، اسس یله آپ کو ایک مقام پر نہیں چھوٹرا گیا بکه آپ کو تقدیر کی طرف لیے آپ کوایک حالت ایک وعدے اور ایک مقام پر نہیں چھوٹرا گیا بکه آپ کو تقدیر کی طرف لے جا یا گیا اور طرف لے جا یا گیا اور ایک مقال دیا گیا ، اور ایک واطلاع دی گئی المد تعلد ان الله علی حل شی تعدید

بعنی آپ تقدیر اللی کے مندر میں ہیں اور اسس کی موجوں میں ، دھرسے اوھر تیر میے ہیں خوب بھجے لیجے کہ ولی کے مراتب کی ابتہا نبی کے مدارج کا آغاز ہے ولایت وابدالیت سے اُوپر نبوت ہی کا درجر ہے!

### (٥٤) قبض ولسط

سب اس الوال قبض میں کیونکہ ولی ان کی مفاظت پرا مور ہوتا ہے اور حس جزی مفاظت کا مور ہوتا ہے اور حس جزی مفاظت کا محم ہو وہ قبض ہے البتہ تقدیر خداوندی پررضا مندی سرا پالبسط ہے ، اس بے کہ تقدیر پر صبرور ضا کے علاوہ وہاں کو گی دوسری السی چزہے ہی نہیں حس کی مفاظت کا حکم دیا جائے ، لہذا ولی کو چاہیے کہ وہ تقدیر کے متعلق کسی فسم کی بے صبری کا مظاہرہ فرکزے ملکہ اسس کی موافقت کرے اور ہو سے مالات چاہیے وہ موافق ہوں یا مفاظت کا حکم دیا گیا ہے اور فعل النی جو تقدیر ہے اس کی توکوئی حد نہیں جس کے حفاظت کی جائے ، اور مقام قدروفعل ولبسط میں بندے کے اس کی توکوئی حد نہیں جس کی حفاظت کی جائے ، اور مقام قدروفعل ولبسط میں بندے کے داخل ہونے کی علامت یہ جائے اس کی توکوئی حد نہیں جس کے حفاظت کی جائے ، اور مقام تا در کوئی علامت یہ جائے اس کی وہر یہ ہے کہ حب اس کا باطن مظوظ سے خالی ہوا تو سوال کرنے کا حکم دیا جاتا ہے اسس کی وجر یہ ہے کہ حب اس کا باطن مظوظ سے خالی ہوا تو

الس ميں رب كے سواكچه باقى نر رہا ، اس وقت بنده حالتِ نسط ميں ہوتا ہے اور جو جيزي اس كتيمت ميں ہیں یاسوال و دُکا كے ذريعے جوچزيں اُسے ملنی ہیں، ان مح متعلق سوال اور نوابش كاأسے عكم ديا مباتا ہے تاكہ بار كا واللي ميں الس كى قدر ومنزلت اور اس كى دعا كى قبولت پرالله تعالی کا اصان تابت بومبائے قسمت کی عطا کے سوال کے متعلق زبان کھون زیادہ تر قبض کے بعد لسبط اور اسوال سے حاصل کرے ، کیؤکر وُدا پنے عقے سے تجاوز نہیں کرسکتا ، اور زہی اپنے عقے کے معول سے پہلے اس دنیاسے رخصت ہوسکتا ہے خیا نچہ وہ تمام حالات میں مباح اور علال کی سواری پرسرکر تا ہے بہائ کرکہ اس کے دریعے وہ آستا نِ وَلا بَیت يك بہنج مبانا ہے اور ومحققین ، اصحاب موبیت اور مخبانِ خدا کے پاکیزہ گروہ میں شامل ہو مباتا ؟ اس وقت وه این باطن میں خدا کی طرف سے اواز سننا ہے کہ اینے نفس کو جھوڑ! اور اما! ا گرخا لن کا طلبگارہے تو نوا ہشا ت نفس اور مخلوق کو چپوڑوے اور دنیا و آخرت کے قلا و سے ا تارصینک، اور تمام سے اورموج وات اور آیندہ پیدا ہونے والی ساری چیزوں سے بے نیاز ہوجا! این تمام خواش سے اور علائق سے بے نیاز اور مرج نے میست ہوجا! فٹرک سے بیار توجداورارا وہ فالص رِتفاعت کر اِبھرفا موشی سے ادب کے ساتھ سرجھ کا کر منازل قرب ين أجا! وائين طرف يمنى أخرت كى جانب اور بائين طرف لعنى مخلوق ونيا اورخوا بشات نفس كى بانب برگزند ديكه ، جب بنده الس مقام يرينج كر قرار حاصل كرليا ہے ، تواس كے پاكس الله كى طرف مصفحتين نازل ہوں گى ، جوعلوم ومعرفت كے انوار اور فسم قسم كے فضل ونعمتوں سے اسے ڈھا کک لیں گی اِس وقت اُسے کہا جائے گا کہ اللّٰہ کی نعمت وفضل سے ہمرہ ور ہو! اُسے رو کرنے اور اس کی قدروانی زکرنے کی وجہ سے بے اوبی نزکر ایمونکه سے ہی نعت کے رو کرنے میں باوشاہ کی تو ہیں اور اس کی حکومت کا استخفاف ہے اس مقام پر بندہ اینے آپ کوفنا کر کے فضل اور تسمت خداوندی سے واصل ہو باتا ہے ، اس سے پہلے بندہ ا پی خوا کمٹن نفس کے پیکر میں بھینسا رہتا تھا، خیا بخر اکس وقت اسے کہا جا تا ہے کہ نعمت اور فضل خداوندی سے اپنا محصد لے لو إ مير قسمت اور مقدر کے ماصل کرنے ميں بندے کی چار ما لتیں ہیں ، بہلی طبیعت کی خواہش سے لے اور بہرام سے دُوسری شریعت کے حکم سے لے

یرمباح اورصلال ہے، تیسری باطنی کم سے لے، یہ حالت ولایت اور ترکی خوام بن کی صورت ہے،
پوشی فضل النی سے لے اور بداراوے کے زوال ، ابدالیت کے معدول ، بندے کے مقام
مجوبیت پر فائز ہونے اور تقدیر جو فعل حق ہے کے ساتھ قائم رہنے کی حالت ہے ، اور ببی
علم اور نیکی سے متصف ہونے کی حالت ہے ہی ورحقیقت جس کی رسائی اس مقام کم ہوجاتی اور کا بھی بیم عنی ہے کہ:
وہی صالح قرار پاتا ہے اور اللہ تعالی کے اس قول کا بھی بیم عنی ہے کہ:
ان ولی اللہ اللہ ی نول الکتاب وھو بنولی الصالحين یہ

ربے شک میراوالی الله بے جس نے تماب اناری اور وہ نیکوں کو سے رکھا ہے )

نا بت ہُواکہ صالح وہی تخص ہے جس کا ہا تھ اپنی مصلحت ومنفعت کے ماصل کرنے اور ضرا و نقصان کے دفع کرنے سے الس طرح ڈک گیا ، جیسے دایہ کے ہاتھ بیں شیرخوار نیچے اور خسال کے ہا تھوں ہیں مُردے کا ہاتھ بند ہوتا ہے ، اس مقام پر بندے کی تدبیر واختیار کے لغیر خود وست قدرت اس کی پرورش کا ذمر دار ہوجاتا ہے ، وہ تمام چیزوں سے بے نیاز ہوتا ہے ، اس سے اس بیا سی کا کوئی حال ہوتا ہے اور خرمقام اور خرارادہ بکدو ہو اپنے آپ کو تقدیر کے سپر د الس بیاس کا کوئی حال ہوتا ہے اور خرمقام اور خرارادہ بکدو ہو ایت آپ کو تقدیر کے سپر د کر دیتا ہے جو کہی اسے لبط اور فبض میں اور کبھی دولت مندی اور محتاجی ہیں بچواتی رہتی ہے ، وہ ان حالات کے زوال یا ان بین کسی قسم کے تغیر کی اُرزو تک نمیں کرتا ، بکہ تفدیر کے ساتھ وائی رضا مندی اور ابدی موافقت کے رہے پر فائز ہوتا ہے اور براولیاء اور اہدالوں کے مقامات میں سے بلند ترین درج ہے ۔

(۵۸)تم اطرات سے مون نظر

جب بندہ مخلوق ، نوا ہٹات نفس اور دنیا و اگرت کی نوا ہٹات سے مبرا ہوجا تا ہے اور نعدائے بزرگ و برتر کے سوااس کا کوئی مقصور نہیں ہزنا ، یہ ساری چنریں اس کے ول سے نکل مباتی ہیں تووہ اللہ سے واصل ہوجا تا ہے اور اللہ تعالی اسے مقبول اور برگزیدہ بنا لیتا ہے اور مفلوق کے ول میں اسس کی مبت بیدا کردیا ہے جائج ڈو تمام مخلوق کے ملاوہ نود اپنی ذات سے

ك سورة الا واف: ٤، أبيت : ١٩٩١

مجى تننى بوربانا ہے اس مقام پروه عما جي اور تونگري كو بھي كوئي الميت بنيں ديتا۔

# (۵۹) مصائب پرصبراورنعمت پژسکر

تودوصررتوں سے خالی نہیں یا مصیبت وا زمائش کی حالت میں ہوگا یا نعمت کی حالت میں اور المرصیبت وا زمائش کی حالت ہے نو تجھ سے اگرچ بر تحلف ہی کیوں نہ ہوصر کا مطالبہ کیاجائے گا، مگریادر ہے کہ بیاد فی اور معمولی بات ہے صبر کرنا اس سے بلند مرتبہ ہے۔ اس کے لعدموا فقت اور میر فیائیت ا برالوں، عرفا اور علما کا حال ہے اور اگر نعمت کی حالت ہے تواس پر شکر ادا کرنا صروری ہے اور شکر زبان ، ول اور اعضا و جوارح تمام سے اوا ہوتا ہے زبان کے ساتو شکر ادا کرنا صروری ہے اور شکر زبان ، ول اور اعضا و جوارح تمام سے اوا ہوتا ہے زبان کے ساتو شکر ادا کرنے کے معنی یہ بیں کہ تد دل سے اس بات کا اجر اف کرے کہ نعمت خدا ہی کی طون سے ہوا اور اس بیں اپنی وات اور خواق ، کسب و ہزاور توت و طاقت کا کوئی تعلق نہیں ، کیونکہ توخود اور یہ ساری چیزی نعمت کے اسباب اور وسائل ہیں ، نعمت کو پیدا کرنے والا ، اور اکس کا مسبب و ہی خدائے زرگ و ہر تر ہے ، حب تقتیم اور پیدائش اسی کے باتھ میں ہے تو اس کے علاوہ کوئی و دسراکس طرح سے کراور حدکے لائن ہوسکتا ہے ، خلا ہر بات ہے کہ بریر لانے والے غلام کی کوئی اسمبیت نہیں ہوتی بھی میں شرح نی جگر مہیئے بریر ہے تیت والے ماک پر بی بات ہے کہ بریر لانے والے نام کی کوئی اسمبیت نہیں ہوتی بھی میں الد تعالی کا فرمان ہے ، نام ہوسیت نہیں ہوتی بھی میں الد تعالی کا فرمان ہے ، نظر کی جاتی ہے ، جنہیں پر اجسیرت حاصل نہیں ہے ان کے متعلق اللہ تعالی کا فرمان ہے ، نظر کی جاتی ہے ، جنہیں پر احسیرت حاصل نہیں ہے ان کے متعلق اللہ تعالی کا فرمان ہے ، نظر کی جاتی ہے ، جنہیں پر احسیرت حاصل نہیں ہے ان کے متعلق اللہ تعالی کا فرمان ہے ، نظر کی جاتی ہے ، جنہیں پر احسیرت حاصل نہیں و ھم عن الاخرق ہے غفلون ۔ ک

يستون فالعرامي العيوة الديبا وهم عن الاعره عفاون مه را العرف الاعرام المرت من بؤرك را المرائد المرائد المرت من بؤرك المرائد المرت المرت من بؤرك المرت المرت

بے خربی)

جس شخص کی نظر حرف ظلم اور اسباب پڑھیک گئی اور اسس کی حقیقت و معرفت پر وصیان نرویا وہ جاہل ، ہے و توف اور نالائق ہے۔ عاقل کو عاقل اسی ہے کہا جاتا ہے کہ اس کی نظر مہینے۔ انجام کارپر ہوتی ہے، ول سے شکر اواکرنے کا مفہوم برہے کہ بخینز ولی کے ساتھ

له دوم و ۲۰ ، ایت و ی

اس بات کا بمیشد بقین اوراعما در کھے کرمیری برموج دیے یو، نلا مری و باطنی نعمیں ، لذات اور منعمیں اور تمام حرکات و سکنات الله تعالیٰ ہی کی طرف سے ہیں ، زبان سے شکر در مهال ول کی زجانی کرتا ہے ، الله تعالیٰ کا ارشاد ہے :

وما بكرمن نعمة فين الله يه

"اورتمهارے پاکس ونعت ہے سب اللہ کی طرف سے ہے"

ايك اورمقام برفرمايا:

واسبغ علب كونعمد ظاهرة وباطنه-

دا درتمهیں عبر نور دیں اپنی نعمتیں طاہراور کئیے) تعد میں میں میں این اور کیا ہے۔

ايك اورمقام برارشاد فرمايا:

وان تعدوا نعندا لله لا تحصوها يت (اولرًالله كي نعتيل كُوْ توشمار خرك)

ان دلائل سے تا بت ہواکہ سی مومن سے لیے اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی نعت عطا کر نیالا نہیں ہے ، رہا اعضا وجوارح سے شکر اِ تو یہ اکس طرح اوا ہوگا کہ اعضا وجوارح کی مرحرکت الماعت اللی کے تحت ہو، اس میں غیر اللہ کا کوئی وضل نہ ہو، جس جیزیں اللہ تعالیٰ کی معصیت اور نا فرما فی ہواکس میں مخلاق کو کوئی وقعت نہ و سے اور یہ قاعدہ نفس ، خواہشات ، ارا دہ واکرزو اور تمام مخلوق سب کے لیے ہے ، اطاعت اللی کو اصل ، اساکس اور مزل قوار و سے اور وور مرک باتوں کو فروعی ، عارضی اور ثانوی جنیت و سے ، اچھی طرح جان سے کہ اس کی مخالفت سے تو باتوں کو فروعی ، عارضی اور ثانوی جنیت و سے ، اچھی طرح جان سے کہ اس کی مخالفت سے تو فرائے ہیں ، کی خلاف ورزی کرنے والوں ہیں شامل ہوجا نے گا۔

فرائے ہیں ، کی خلاف ورزی کرنے والوں ہیں شامل ہوجا نے گا۔

الله تعالیٰ کاارت وہے!

ومن لدیعکرب انزل الله فاولئیك هدا لكافرون كه داور جوالدگ انارب پریم فرك و می لوگ كافریس ) ایک دوسرے مقام پرادشا وفرایا :

ومن لو پیت کرم انزل الله فاولایك هم الظلمون يك داورج الشرك آثار بر مكم نزكرت تو وي لوگ ظالم بير) ایک اور آیت مین فاولشك هم الفلسقون فرایا گیا ہے۔

السس وقت نیراانجام دوزخ ہوگاجس کا ایندھن اً دمی اور پنجر ہیں ، حالا تکه نو و نیا ہیں معمولی سے بخار اور آگ کی ذراسی خیکاری کی میش بر داشت بنیں کرسکتا ، پیرا خر دوزخ میں ہمینے کے بیے کس طرح صرکر سے گا، بی بی اخروار! دونوں حالنوں اور ان کی سنسرا لط کی حفاظت کر ایکو نکر ساری زندگی ان دوحالتوں بلایا نعت میں سے ایک کے ساتھ سرورتیا واسطر دہے گا،جی طرح میں نے برحالت تفصیل کے ساتھ ترے سامنے بیان کروی ہے قومبروٹ کر کے سا تخدان کی عمیل کر اِخیال رہے کہ اُز ماکش اور مصیبت کی حالت میں مخلوق کے سامنے كونى شكوه بواور زكسى قسم كى به قرارى كا اظهار إ اورا پنے دل ميں بھى اپنے رب يرتهمت نه وهر إاكس كي حكت اورونيا وأثوت مين ترب لي تعلاني جوائس كي سنت سي اس مين شك الشبه كوراه نروس ، اسى طرح ضرر ونعضان سے بينے كے ليے بھى غير كى طرف ند ديكھ إكبو كدبرالله کے ساتھ نثرک ہے ، اللہ تعالیٰ کے ملک میں کوئی شخص کسی جیز کا مامک نہیں ہے ، اور نہ ہی وات باری کے سواکو ٹی نفع ولقصان ، بہاری و تندرستی اور خوستی وغمی کا مالک ہے ، مخلوق سے نلا سرى اور باطنى دو نول طرح سے بے نیاز ہوجا ایمیونکه مخلوق تنجے را وِخدا بیس کوئی فائدہ من دے گی، صبرورضا، موافقت اور تقد برخداوندی کے سامنے مرتسلیم نم ہونے کی عاوت اختیار کر ااگر تھے یہ جزین نصیب نر ہو کیس نو پھر ہارگاہ خداوندی میں عاجزی وزاری ، گنا ہوں کے

اليفائه أيت: دم

له سورة المائده : ۵ ، آیت ۳۸ که اینناً و آیت : ۲۷ اعراف، اورنس کی برائی کی جزائے گیے اپنے آپ کو تیار کرا اللہ تعالی نعمت پر اسس کی نقدیس اور نوجید کا اقرار نرک سے احتیاب ، صبرورضا اور طلب موافقت کو فروری بان! بیمان کی کر فوضت مسرت اور یہاں کی کر فوضت مسرت اور خوشی کا دور دورہ ہوجائے ، جیسے صفرت ایوب علیہ السلام کے ساتھ ہوا تھا! یا جس طرح رات کی تاریک کے بعد بھاراتی ہے ، کیونکہ ہر چزی ایک ضفر کی تصند کی کا دیک کے بعد بھاراتی ہے ، کیونکہ ہر چزی ایک ضد ، عکس ، فایت ، انتہا اور مقروہ قرت ہے ، کپس صبراس کی نجی اور ابتداء وانتہا اور کمال ہے ، حدیث ہیں آیا ہے ؛

" ایمان میں صبر کاوہی ورجہ ہے جوجم میں سرکا ہوتا ہے!

ادرایک مدیث میں ہے کہ: "مبرہی مکل ایان ہے"

اور کھی شکر اخلاطِ نعمت سے ہونا ہے۔ یکمتیں اللہ نعالیٰ کی منایات ہیں ، ج نیری قسمت ہیں مقدریں ، شریعیت کی بابندی اور حفاظت ، اور خواہشا نے نفس کے مٹانے اور اپنی قسمت پر تانع ہونے ہی کا نام شکر ہے ، برا برالوں کا مرتبر ہے اور طبند ترین مقام ہے ، جو کھر میں نے بیان کیا اس سے نصیعیت حاصل کر، اِن شاء اللہ تھے دا و ہایت نصیب ہوگی۔

(۹۰) ابتداء وانتهاء

راه سلوکی ابتدار بندے کا طبقی عادات سے نکل مشروع بینروں کی طرف آ آب ،
پیر متقدوراللی کی طرف بیخ اور اس کے بعد شرابیت کی حدود کی مفاظت کے ساتھ طبعی عادت کی طرف لوٹنا ہے، اس کا مقصد یہ ہے کہ تو اپنی طبعی عادتوں مثلاً گھانے پینے ، بباس و نکاح اور دوسری طبعی خواہشات سے شرع کے احکام کی طرف نکل آئے، کما ب اللہ اور سفت رسول للہ کا بروکا رہن بائے ، اللہ اور سفت رسول للہ کا بروکا رہن بائے ، اللہ اکا فرمان ہے :

وما انتكر السرسول فخندولا وما نها كدعنه فانتهو اليه (اور جو مي تميس رسول عطا فرمائيس وه لواورجس سيدمنع فرمائيس بازر مهو)

ك سورة الخشر: ٥٩ ، أيت ، ،

دوسرے مقام پرارشاوہے:

قلان كستعة نحبون الله فاتبعوني يعببكم اللها

(اے مجوب إتم فرما دو كد وگو اگرتم الندكو دوست ركھتے ہوتو ميرے فرما نبردار ہوجاؤ النّه تمهیں دوست ركھے گا)

اس کے بعد توابیت ظاہر و باطن میں خواہ شات نفس اور اس کی مرکش سے بے نیاز کر دیا جائیگا۔

اس وقت نیر اباطن توجید اللی سے سرشار اور نیرا ظاہر عبادت و طاعت اللی سے آ راستہ و
پیراستہ ہوگا، اور بہر ہر کرکت و سکون، سختی و نرمی، سفر و صفر ، صحت و بہاری، رات اور ون

النرمن ہر حال میں تیرا طریقہ، مسلک اور اندر و با ہر کا جامرین جائے گا، اس مقام پر تھے میدانِ
قدر کی طرف اٹھا لیا جائے گا، اور قضا و قدر کا تجہ میں تھرف ہوجائے گا اور یہاں تیری جدوجہد
اور کسب و توت فنا ہو کر دہ جائے گی، اور تھے و وہ حقے بھی عطا ہوں گے ہو علم اللی سے مطابق از ل

سے تیرا مقدر میں، توان صقول سے بہرہ ور ہوگا اور تھے حفظ و سلامتی عطا کی جائے گی، اور حدود وہر اور علی میں موافقت نصیب ہوگی، زند قر، حام کو جائز جھنے حدود وہر لیست کی گربانی ہوگی، فند قر، حام کو جائز جھنے اور حدود وہر لیست کی گربانی ہوگی، فند قرار کے حفظ و سیام ہوگی، زند قر، حام کو جائز جھنے اور میکو خداوندی کی پروا نز کرنے ایسے گناہ کا صدور تجھ سے نہ ہوگا۔

النَّدْتْعَالَىٰ كَا فَرِمَانَ ہے:

انا نعن نزلناً الذكووانا لهُ لحا فظون ـ

(بے ٹنگ ہم نے آنا راہے یہ فراکن اور بے ٹنگ ہم خود اکس کے نگہا ن ہیں) ورک مقام پرادشا وہے:

کذالك لنصوف عندالسوع والفحشاء انه من عبادنا المخلصين يم ( ہم نے يُوں ہى كياكراكس سے بُرائى اوربے حيائى كو يجرويں بيا شك وُه ہمارے بِيُّ ہُوئے بندوں بس سے ہے)

ك سورة الجر: ١٥ ، آيت : ٩

له سورة آل عران : ۱۲ ، آیت: ۳۱ کل سورة يوسف : ۱۲ ، آيت: ۲۲

المرتعالي كى رحمت سے آخروم كر حميت اور حفاظت كا وامن بيرے إلى تقدے مرجيكو كا ترے جصفے مقربیں وہ طبعیت کے میدانوں ، نواشات وعادات کے بیابانوں اور را مِندا میں تیرے بیروسفر کے دوران تجرسے روک لیے گئے ہیں کیونکدوہ بارگراں ہیں ، اکس یے تجہ سے وُوركرديئ كئے بين ماكم ور تھے بو عبل اور مست نركرويں! اور فنا كے اسان مك بيني بينے بي بوجو سے تیرے منصر و ومطلوب سے بہکان وے اور بیر فنا ہی قرب اللی کا موجب ، الس کی معرفت کا باعث اور اس کے اسرار اور علوم لدنیر کے مصول کا سبب ہے، اور یہ ایک ایسا نورانی سمندرہے کہ طبیعت کی تا دیج حس کے انوار کو کوئی نقصان نہیں بہنیا سکتی ، بھر حب تک رُوع حم سے عُدانیں ہوجاتی طبعیت ابنا حصد لینے کے لیے مضطرب باتی رہنی ہے کبوں کر ا گرطبعی تقاً ضے انسان میں باتی نه رمین تووہ فرشتوں میں شامل ہوجائے، سا رانطام درہم رہم اورسكت اللي باطل موجائ ، اس يعطبعي تقاضي تيرك اندز باقى رب تاكر ايف حضول اور خوابشات كوحاصل كرسے، البتداسس مقام ريطبي تقاصوں كا باتى رہنا حقيقتاً نهيں بكرمحض وظيفے كے طور ر ہوگا - آل حفرت صلى الشعليه وسلم كا ارشا د ب: تمهارى دنيا ميں سے تين جزوں كى محبت میرے دل میں ڈالی گئے ہے ، خوت ہو ، نساء اور نماز جومیری انکھوں کا سرورا در مختذک ہے۔ حب رسول النصلي الله عليه وسلم ونياو ما فيها سے بنياز مو گئے تو رام خدا كى سير میں آپ کووہ وہ مفامات عطا کیے گئے جو آپ کے بیے ابھی کے باتی تھے، پنیانچ نعل تی پررضا مندی ، تی کی موافقت اور احکام اللی کے انتثال کے تحت آپ نے یہ مقامات مال كريك ، الشرتعاني ك ام يك اوراكس كى رحتين عام بين ، اس كافضل تمام انبياء و اولیاء کوشا بل ہے۔اس بارے میں ولی کا مجی یہی حال ہے کرفنائیت (استغنا) کے بعداے اس کے عصے شرع کی صدود کی حفا فلت کے ساتھ عطا کیے جاتے ہیں ، واضع رہے کہ انتہا سے آ غاز کی طوف رجوع کے بہی معنیٰ ہیں۔

(۱۱) مراتب ورع وتقولی

ہرمون اپنے مقدر کا حقد لینے اور اسے قبول کرنے کے سلطے ہیں توقعت اور تحقیق کا یا بندہے بہاں کک کر شرایبت مطرو اس کے جائز اور علم اس کے متعلق اس کا نصیب اور

مقسوم ہونے کی گواہی دے وے مصبیا کہ المحقور صلی الشرعلية وسلم کا ارشاد ہے کہ مومن کی شان يرب كروه برأ فيوالى يز رجائزيا ناجائز بونى كمتعلى كوچ لكاتاب، كين منافق اسے فوراً قبول کرلیتا ہے ،اسی طرح آپ کا فرطان ہے کرمومن (کسی بھی چیزے لینے بیں) توقت كرنا ہے۔ ايك دوسرى حديث ين أ ب كاارشا و ب كرج بيز تجے شك ميں والے ليے جيولي ادر جوشک و شبرسے پاک وصاف ہواسے قبول کر! مومن اپنے مقسوم کی ہر جیزیا کول و مشروب، لبالس ونکاح میک کے قبول کرنے میں بھی نونف کرتا ہے ، اگرمومن تقولی کے مقام پر فائز ہے توجب کک ظاہر شرایت ان چروں کے قبول کر لینے کا اسے مکم نر دے وہ برگزنهیں لینا ، اور اگرمومی مقام ولایت میں ہے توانس بارے میں وہ باطنی حکم اور اشارے ك مطابق فيصله كرنا ب اورا كروه اس سے ورے مقام فوتيت وابداليت بيس ب تو وه ان چزوں كمتعلق علم يافعل اللي لعني تقديم عض كے مكم كے مطابق بيلے ، واضح رہے كه حالت ابدالبیت وغوثیت حالتِ فناہے ، پھرائس پردوسری حالت کتی ہے اس میں اس کامقسوم کل جاتا ہے اوراسے ملنے لگتاہے توجب کک شرایت یا باطنی حکم یا علم اسے زرو کے وہ لیّار ہا ہے، اور اگران میں سے کوئی جزاسے ان کے قبول کرنے سے روکتی ہے توؤہ وُک جاتا ہے اوراسے محبور ویتا ہے، برصورت بہلی کے رمکس ہے، بہلی عالت بیں توقف اور انتظار کافلیہ تھا جیروسری بیں اسے قبول کرلینا اور لے لینا غالب ہے۔ اکس کے بعد قبری حالت ا تی ہے الس میں مُدکورہ تبنوں سے روں میں سے کسی قسم کا اعتراض کیے لغیر، مقسوم ہیں . آنے والی چیزوں کا قبول کرنا اور لے لینا ہے اور بہی حقیقت فنا ہے، مومن اکس حالت بیں سب اُ فات سے محفوظ رہتا ہے اور صدو وشرایت سے تجاوز سے تھی نیج مانا ہے اور برقسم كى برائيوں سے محقوظ ومصنون ہوجاتا ہے جیسے فرمان خداوندى ہے: كذالك لنصرب عندالسوع والفحشاء انه من عبادنا المخلصين رہم نے یوں ہی کیا کہ اکس سے بُرائی اور بے جیاتی کو پیمیرویں بے شک وہ ہارے می ہوئے بندوں میں سے ہے)

ك سورة يوسعن: ١٢ ، آيت :١٨٢

الس وقت بنده مد و ترلیعت کی حفاظت کی وجه سے اس غلام کی طرح ہو جاتا ہے جے مالک اپنی اجازت سے تمام امورسونی ویتا ہے اور مبعلانیاں اجازت سے تمام امورسونی ویتا ہے اور وہ مباحات میں مطلق العنان ہوجاتا ہے اور مبعلانیاں اسے گھرلیتی ہیں اور اسے اس کا مقسوم دنیا و آخرت میں آنات اور کدورتوں سے پاک اور برقسم کی اکا کُشوں سے صاحت اور اداوہ ورضا اور فعل اللی کے موافق ہو کر ملتا ہے، اولیاء اللہ کی اس سے بلند ترکوئی مرتبر نہیں، یہ آخری مقام ہے، اور بہی وہ مقام ہے جس میں اولیاء میں سے معزز ترین خابص خص اور صاحب اسرار لوگ فائز ہیں، گویا اس مقام پر یہ لوگ انہیا، علیم السلام کے مراتب ومنازل کے آستانوں کا مین جائے۔ ان سب پر اللہ کی دھیتیں نازل ہوں۔

### (۹۲)مجتت اوراش کے اداب

تعب ہے نواکٹر کہا ہے گرفلان تخص مقرب ہوگیا اور ہیں دُور ہوں اسے عطا وُنْبُسُ سے نوازا گیاہے اور ہیں محروم ہوں ، فلان شخص دولت مندہے اور ہیں محیاج ہوں ، فلان تنزرت ہے اور ہیں حقیر ہوں ، فلان شخص کی نیک شہرت ہے اور میں علام معززہے اور ہیں حقیر ہوں ، فلان شخص کی نیک شہرت ہے اور میں منزمت اور برائی کی دھوم ہے ، فلاں راست بازہے اور مجھے دروغ گونیال کیا جاتا ہے ؟ شجھے معلوم نہیں کہ اللّٰہ واحدہے اور وہ محبت ہیں گتا تی ہی کولیند کرتا ہے ، جوالس کی محبت ہیں منفرہ ہوائے وہ دوست رکھتا ہے ، اگر اللّٰہ تعالیٰ غیر کے ذریعے اپنے فضل و نعمت کی تو فیق ارزانی کرے نواکس سے تیری محبت کم ہوکر برط جائے گی ، کیونکہ حین تحفیل و نعمت کی تو فیق ارزانی کرے نواکس سے تیری محبت کم ہوکر برط جائے گی ، کیونکہ حین تحفیل کی تھے ہے کوئی نوی محبت اللّٰہ میں کروری ملی اس کی مجبت بیدا ہو جاتی ہے ، اس طرح محبت اللّٰہ میں کروری میرا ہوگی ، اور اللّٰہ تعالیٰ تو ایسا غیور ہے جوکسی تر بی کولیند کرتا ہے اور زغیر کے با تھوں کوئیری اماویا اس کی باؤں کو تیری طوف آئے کولیند کرتا ہے اور زغیر کے با تھوں کوئیری اماویا اس کی باؤں کو تیری تو رہے میں تر بھیر ہے ، کیا تُونے آئی حضور صلی اللّٰہ علیہ وسل کی یہ فرمان نیں شاکہ یہ تو موال سے منہ نر بھیر ہے ، کیا تُونے آئی حضور صلی اللّٰہ علیہ وسل کی یہ فرمان نیں شنا کہ ؛

' ول طبعًا اس طرع ہیں کہ اپنے محسن کو دوست اور بُرا ٹی کرنے والوں کو وشمن رکھیں''

اس ليا الدَّتَمَا لَى مُحَلِّونَ كُو تَجْرِبِرِقُم كاحمان سي إزركتا ب، يمان ككر توول ساس كى وحدانيت كافائل بوكراس سع مبت كرنے ملكے ، اورا بنے ظاہروباطن ، حركات وسكنات میں اللہ ہی کا ہوکر رہ جائے ، برقسم کی مجلائی اور بڑا ان کا سرچیمہ اسی کی قدرت کوخیال کرے ، اور مخلوق دُفس، خوامش واراده مكه تمام ما سوى النَّدسة فانى بوجائة ، بيم تيرك لي خشش و عطا اور وسعت و فراوانی اور تعرایت و توصیعت کی زبا نین کھول دی جاتی ہیں ، اس مقام پر تو سمیشهٔ ناز ولعمت بیں رہے گا ، بس اِ ہے او بی سے بیج اِ اسی ذات کی طرف دیکھ جس کی نظر دیست تھے ما پر کیے ہوئے ہے،اسی کی طرف توج کوس کا نفل تیری جانب متوج ہے ،اسی کے ساتھ دوستی کا ہاتھ بڑھا ج کچے دوست رکھتا ہے ، اُسے جواب دے ہو تھے کلا دہا ہے ، اور اپنا باتھ اس کے دستِ قدرت بیں دے ج تھے گنے سے تھامنے کے لیے ہے، اور تھے جل کی ارکبوں اور ہلاکت کے اندھیروں سے نکالنے کی فکر میں ہے ، نجاست اور الائش ے پاک کتا ہے، نفس اور اس کی خواجات نفس امّارہ کی برائیوں راہ جایت سے گراہ کرنبول ا ساخصیوں ، جابل دوستوں ، راویت کے لٹیروں ، اور ہر بہترادر پاکیزہ جیزے رکاوٹ کا باعث بنے والے شیاطین سے رہائی دیتا ہے، آخر کب کک طبعی عادات ، مخلوق ، خواہشا ت اور ما سوى الله كي عكر مين مجينسار ب كل ، كاننات كے خالق اور مرشے كو وجود عطا كرنے والى وات سے کہ کرزاں رہے گا؛ اوّل و رُخر ، ظاہر وباطن مرجع وماوی اسی کی ذات قدی ہے تعلیب وارواح کی طانیت وسکون ، برقسم کے بار کی ذرواری، اوراحسان وعطا تخشش وفضل سب اسى ذات بخاس والبتديين -

(۹۳)معرفت كى ايك قسم

میں نے خواب میں دیجھا گویا میں کہ رہا ہوں اے باطن میں اپنے نفس ، نلا ہریں مخلوق اور عمل میں اپنے ارا دیے کے ذریعے خدا کے ساتھ شرک کرنے والے ایک شخص جر میرے زدیک موجود تھا کہنے لگا، یہ کیابات ہے ؟ میں نے کہا یہ معرفت کی ایک قدم ہے۔

# (۱۹۲) زندگی جے موت نہیں

ایک دن مجے ایک امرنے تنگ کیا اور نفس اس کے دباؤیں ہل گیا ، ارام و سکون .

طلب کرنے اور اس تنگی سے بچھا چڑا نے کی خوا اس کرنے لگا ، مجھے کہا گیا تو کیا چا ہتا ہے ؛ میں نے کہا ایسی موت چا ہتا ہوں جس کے بعد زندگی نہ ہو، اور الیی زندگی ہا ہوں جس کے بعد زندگی ، اور وہ کون سی زندگی ہے جس کے بعد موت بنیں ، میں نے جاب ویا کہ وہ موت جس کے بعد زندگی نہیں اپنی ہم غیس مخلوق سے اس طری مبنیں ، میں نے جاب ویا کہ وہ موت جس کے بعد زندگی نہیں اپنی ہم غیس مخلوق سے اس طری مربانا ہے کہ ان سے کسی قسم کے نفع ونقضان کا نیال نہ ہو، اور انسان وینا و انوت میں اپنے مربانا ہے کہ ان سے کسی قسم کے نفع ونقضان کا نیال نہ ہو، اور انسان وینا و انوت میں اپنے اربانی جس میں وجو و تو با تی نہیں رہنا البتہ فضل خدا وندی میں فنا ہو کہ انسان حیات سے سرمدی حاصل کرلیا ہے ، فعل خدا و ندی میں فنا ٹیت کی موت ہی ورتضیقت زندگی انسان حیات سرمدی حاصل کرلیا ہے ، فعل خدا و ندی میں فنا ٹیت کی موت ہی ورتضیقت زندگی ۔

انسان حیات سرمدی حاصل کرلیا ہے ، فعل خدا و ندی میں فنا ٹیت کی موت ہی ورتضیقت زندگی ۔

## (۹۵) فبولیتِ رُعامین مانیر کی محمتیں

وعائی فبولیت بین باخر روایت پر وردگار پرکیوں بریمی کا اظهار کرتا ہے ، کتا ہے کہ مخلوق سے سوال کرنا ہوں تورہ قبول بنیں کرتا !

مخلوق سے سوال کرنا بھی ہوام قرار دیا گیا ہے ، اللہ سے سوال کرتا ہُوں تورہ قبول بنیں کرتا !

ہم تجہ سے پُوچھے ہیں کر تُو اُزاد ہے باغلام ؟ اگر کے کہ میں اُزاد ہُوں تو یہ کفر ہے ! اور اگر کے کہ میں غلام ہُوں تو پھر اجا بت وُعا میں ناخیر کی وج سے اپنے مامک پر ہمت کیوں لگارہا ہے ؟

اس کا متصدیہ ہے کہ تُونے اکس کی رحمت اور حکمت ہو تجہ میت ساری مخلوق پر جا ری وساری اور اکس کے لیے ان تمام کے احوال کے علم میں شک کیا ہے ؟ ووسری صورت یہ ہے کہ تو اپنے مامک پر کسی قسم کی ہمت کا اُڑکا ہے بنیں کر دہا بھر اکس ناخیر میں اس کی حکمت اور مصلحت کو مضمر مامک پر کسی قسم کی ہمت کا اُڑکا ہے بنیں کر دہا بھر اکس ناخیر میں اس کی حکمت اور مصلحت کو مضمر سے میں کہا ہم اس کے باوجود اگر تو ترسے صب مال تجہ سے فنا و وورکہ کو کم نیٹ کر اس کے باوجود اگر تو ترسے صب مال تجہ سے فنا و وورکہ کی کمت اور بھری پہندگی ہے ، اس کے باوجود اگر تو ترسے صب مال تجہ سے فنا و وورکہ کا خراس کا جا وجود اگر تو ترسے صب مال تجہ سے فنا و وورکہ کی کمت اور بھری ہود کہ کہ تو اس کے باوجود اگر تو ترسے صب مال تجہ سے فنا و وورکہ کی کمت اور بھری ہود کی کہ اس کے باوجود اگر تو

الس يرتهت نگار إب تو تو كافر ب إكيونكه اس اتهام كى دير سے تونے اس كى طرف علم كى نسبت کی ہے، حالانکہ وُہ اپنے بندوں پرظالم ہے اور نظام کو پندکر تاہے بکدا لڈکے لیے ظلم کرنا ممال کیونکودہ نزاادر تیرے علاوہ برشے کا ماک ہے اور ماک کو اختیارہے کہ وہ جس طرح جا ہے اپنی معكيت مي تصرف كر سر ، است كسى صورت مين سي ظلم نبيل كها جا سكتا ، الغرض ظالم وه بي جودومر كى ملكيت ميں الس كى اجازت كے بغير تعرف كرے، لهذا الله تعالى جو كھ كرتا ہے الرج وہ بغل ہر تیری صلحت ،طبیعت اورخواسش نفس کے خلات بھی کیوں نہیں تجھے اکس پر بہمی اور میج ان و بیرا کی اجازت نبیں ہے، صبروٹ کراورموانقت ورضا اختیار کر، اورالزام زاشی، سرکشی، بریمی اور خوائن جورا وخداے گراہ کرتی ہے سے کنارہ کشی کر! ہمیشہ وعا اور صدق ول سے التجابین عوق ره! النرائيك كما ن اوركشود كاركي أميدركه! اس كاويده سياسمجد اوراس سي شرم كر! اس كى تا بداری را اوراس کی توحید کی حفاظت کر، اس کے احکام کی بجا آوری میں عبدی کر! اوراس کی منوعات سے رہز کر! اور الس کی قدر وفعل کے جاری ہونے کے وقت اپنے آپ کومُروہ تھے، اوراگرشت اوربدگانی کے بغیر مارہ نہیں، تو پیرنفس پننت لگانا زیادہ مناسب ہے جورب کا نافرمان اور بُرانی پر اکسانا ہے ، اِسی طرح پر وروگار کی طرف ظلم کی نسبت کرنے سے نفس کی طرف ظلم کا انساب کمیں زیادہ موزوں ہے، پھر ہوال میں نفس کی البداری، دوستی اور ایس کے قول وفعل يرراضي رہنے سے بح إكرونكنس اطاعت اللي كا منا لعت اور خود ترا وشمن سے اور الله كے باغى اور تيرے وشمن شيطان مروود ملعون كا خاص دوست ، نائب و جا سوس ہے الله سع در الله سع در الله سع در إيهزك إيهزك إطبيري البليك إنبليك إنفس ير تهمت وهر اورظلم كي نسبت يجي اسي كي طرف كر ، الله تعالى كابر قرمان ياوركه : مايفعل الله بعذا بكران شكرت وأمنتم ك داورالله تميين بذاب وس كركياكرك كااكرتم عن ما نواورايمان لاؤى اوريدارشاد بارى سامن ركه:

لے نساء : اساط

ولك بماقدمت ايديكموات الله ليس بظاة م للعبيد (يربدلرب الس كاج تهارب إنفول ني المعيم اورالله بندول بظلم

اسى طرح يرفران خدادندى يجى طوظ رب:

ان الله لا بغل لم الناس شبيئًا ولكن الناس انفسهم يظلمون في د بے نبیک اللہ لوگوں پر کچیز ظلم نہیں کرتا ، یا ں لوگ ہی اپنی جا لوں پرظ م (42)

ال كعلاوه ووسرى بانتماراً بات اور احاويث بين جوسامن ركهني بيا تبين، الله كي غاطرخوا بنتات نفس كا دنتمن ، مخالف ، السس پرحاوي اورصاصب حثمت ولشكر برجا! كرول/ تفس التدنعالي ك وشمنول ميرسب سے برا وشن ہے- الله تعالی ف حضرت واود عليه السلام ے زبایا ہے: داؤد إاین خواہشات ترک کردے، کیونکہ میرے مک میں خواہشات کے سوا مجے سے کوئی مجازا کرنے والا نہیں ہے۔

## (44) کترت دُعا باعث رحمت ہے

ير نه كد كم بين النَّدے وُعانهيں كروں كا إكبيز كم جن حيزكے بارے بين سوال كروں كا اگرورہ میری قسمت میں ہے تو خواہ سوال کروں یا زکروں ، وُم مجھ مل جائے گی اور اگر سرے ہے وہ پیز میری قسمت میں ہی نہیں توؤہ دُما سے جمی مجھے نہیں ملنے کی ، بکد دنیا و اُخرت کی ہروہ بہتر چرجس کی تجه مزورت ب بشرطيكه وه حوام يا فسا وكا موجب مذبوا للد تعالى س طلب كر إ كيونكه الله تعالى نے تجھے سوال کرنے کا حکم اور اکس کی ترمنیب وی ہے، فرمایا: ادعونى استجب نكرتي

( مجمع د ماكرو، بين تبول كرون كا)

سے مومن : ۲۰

کے واس : سم

له أل غران: ١٨٢

ووسرے متعام بر فرمایا :

واستُلو الله من فضله الله

داور الله سے اسس کا فضل مانگر )

اک صفوصلی الله علیہ وسلم کا ارتباد ہے کہ :

م قبولیت کا بقین رکھتے ہؤئے اللہ سے دُعا کرو اُ

"وعا کے لیے بارگا و خدا و ندی میں دست وُعا دراز کرو"

ان کے علاوہ اور بھی اسی صنون کی گئی احادیث ہیں بھی یہ بنیال نرکر کی چنکہ میراسوال شرف قبولت

حاصل بنہ رکڑا اس بیے میں سوال بھی بنیں کروں گا بکہ بھیشہ اس سے انگتارہ! اس بیے کہ

وُہ چیزاگر تیرامقسوم ہے تو تیری دُعا کے بعد بچھے عطا کر دی جائے گئ، اس وقت برعطا تیری توحید

میں استفامت، مُعلون سے بنیازی، ہرحال میں بارگا وِخداوندی کی طرف روح اوراسی

ذات تُقرس سے تنام جاجات کی روائی کا باعث بن کرایمان ولقین میں اضافر کرے گئ، اور

اگر وہ چیز تیرامقسوم نہیں ہے تواکس سے بے نیازی اورجالت فقی میں رضامندی کی دولت

عطا کر سے گا، اور اگر می بی اور مرض ہے تو بچھے اس میں بھی توکش رکھے گا، اگر قرض ہے تو

وَض خواہ کو سُنی سے نرمی اختیار کرنے یا تیری سہولت پہنے تا خیرکرنے یا معاف کرنے یا کم کرنیے

ہرا کی کر دے گا، باں بیر بھی ہوسکتا ہے کہ دنیا میں تو قرص تجرسے سا قط نہ کیا جائے، لیکن تیرا

سوال پُورانہ ہونے کی بنا پُر اخرت میں تجھے توا بِ غیم عطا کر دے ، کینکہ اللہ تعالیٰ نما بیت کریم،

بریا کا کر درو تھت والا ہے اپنے ساٹل کو دنیا وائٹوت میں نا امید نہیں کرتا، اس کا فائدہ السان

کو خور بہنچا ہے دنیا میں لیے بیا ہو جی جا گا جفیں اکس نے دنیا میں کیا ہی نہیں تھا، بکدا ہے ان کا علم

عامہ اعلی میں الیے تکیاں ویکھے گا جفیں اکس نے دنیا میں کیا ہی نہیں تھا، بکدا ہے ان کا علم

عامہ اعلی کی بائر اعلی میں الیے تکیاں ویکھی گا جفیں اکس نے دنیا میں کیا ہی نہیں تھا، بکدا ہے ان کا علم

له نیار: ۲۲

كه معرى نسخ ميں بياں بالقصص بے جو إلكى غلط بي ميح بالفق ہے۔

یک زہوگا، الس وقت اس سے پُوچیاجائے گاکدان نیکیوں کے بارے میں تجھے کوئی علم ہے ؟
تو وہ انکارکرے گا! جنائج اسے تبایاجائے گاکہ یہ نیکیاں نیری ان دعاؤں کا بدلہ ہیں جو دنیا
میں تُو مانگہار ہاہے! بنیال رہے کہ یہ نیکیاں کیوں بن جاتی ہیں، الس کی چند وجوہ ہیں، سوال میں
بندہ اللہ کویا دکڑا ہے، الس وفت بندا کی توجید کا تصور نکھ کرائس کے سامنے ہوتا ہے، بندہ اس
وقت ستی دعا کے مقوق کی اوائیگی کرکے ایک چزیوا ہنے دائرہ کار میں اداکر رہا ہوتا ہے، اور
اپنی قوت وطاقت اور نکج و بڑائی اور شرم کے مصنوی پر دوں سے نکل آتا ہے، یہ ساری باتیں نیک
عل ہیں، جن کا اللہ کے ہاں اجر و ثواب ہے۔

### (94)جهاد بالنفس

جس وقت تو نے نفس سے جا دکیا ، اور نی افت کی توارے قبل کر کے اس پر غیرعاصل کر بیا توالد تعالیٰ اسے زندہ کر وے گا ، چا نچہ وہ حوام وطلال چزوں بیں سے اپنی نوا ہشات کے مطابق پ ندیدہ بچزیں طلب کرنے گھے گا اس وقت بچھنس کے ساتھ عجا برہ کر کے اس پرعن بد عاصل کرنا پڑے گا ، تا کہ الند کے بال اکس جدوجد کا تھے بہترین اجرویا جائے ، اس نحفور عسلی اللہ علیہ وسلم کے اس فرنا ن کے بہی عنی بین کہ سرجعنا من الجہاد الاصغی الی الجہاد الاحب رجہ اس عدیث علیہ وسلم کے اس عدیث المساف الد علیہ وسلم کے اس عدیث اس عدیث میں لذات و شہوات اور گنا بوں میں نفس کے انہماک کے سعیب اس سے عجا بدے کو جہا دا کہ قرارویا ! فرمانی خداوندی داعید س بلائے حتی یا تیك المیقین فی دا ورمرت و م کس اپ برب کی عبادت کام ویا ، اور میاوت بی مراو ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی اس حفورت صلی اللہ علیہ وسلم کو عبادت کام عبادت کام ویا ، اور مبادت برائے ہو و فی افت نفس ہے کیونکہ نفس عباری ما کو افت اور عبادت کام ویا ، اور مبادت برائے ہو اگر ایک المی نفس ہے کیونکہ نفس عباری اللہ علیہ وسلم کانفس مباک عبادت کام ویا ، اور مبادت برائے ہو اگر اپنے بی اس شکر بیدا ہو کہ اس خطق عن المہ و کی کو کم رکھی کو کر رکھی کو سے بھو اللہ علیہ وسلم کانفس مباک کے کو کم رکھی کو کہ المی اللہ علیہ وسلم کانفس مباک کے کو کم رکھی کو کہ الب کے نوامش کر برائی کو کہ سے بھو کھو المی اللہ علیہ وسلم کانفس مباک کے کم کر کرٹھی کو کہ سے بھو کہ والے کو کا لائے کہ بین تھی ما یہ طب کی نوامش کر کے کو کم کر کھی کو کہ کو کہ کانف کا دیا کہ کہ کر کھی کو کہ کو کہ کانف کا دو اللہ کہ آپ میں کو کی خوامش کر کے کہ کر کھی کو کہ کہ کی کے کہ کر کھی کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کو کو کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کہ کی کو کہ کو کہ کو کر کھی کو کہ کو کہ کر کھی کو کہ کو کی کو کہ کو کو کہ کو کو کہ کو کہ

له الجر: 99

ان هو الآ دسی بیوجی - (اور دو کوئی بات اپنی نواسش سے نہیں کرتے وہ تو نہیں مگر وسی جوانہیں کی جاتی ہے) تو اس کا جواب بیہ ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے نبی کو منا طب فرما کر روز قیا مت تک آپ کی امت کے لیے اس حکم کو عام کر ویا اور تصنور سے خطاب کرکے اسے ایک شرع مکم کا ورجہ عطاف اور اللہ تعالی نے نفس اور فوا نہشات اسم خطاف اللہ علیہ وسلم کے حکوم بنا ویے ، تاکہ یہ آپ کو کی فررنہ بنیجا سکیں، اور عام کوگوں کی طرح آپ کو مجاہدے کی طرورت بھی باتی نہ رہئے مب موس انٹروم کے ساتھ مجاہرہ باتی رکھا ہے اور اللہ تعالی سے اکس حال ہی بھاکم منا ہے کہ نفس کے ساتھ مجاہرہ باتی رکھا ہے اور اللہ تعالی سے اکس حال ہی بھاکم منا ہے کہ نفس کے ساتھ مجاہرہ باتی رکھا ہے اور اللہ تعالی سے اس مال ہی بھاکم منا ہے کوئی الوق الوار اس کے باتھ ہیں ہوتی ہے تو اللہ تعالی جنت میں اسے وہ ساری نعمین عطاف ماتا ہے جن کا وہ وعدہ فرما پیکا ہے، ارشا و فداوندی ہے و اہما من خاف متعام من بتلہ و نہمی النفس عن المہ ولی فان الجنت ھی المعاولی ۔

(اوردہ جراب خرب کے حصور کولا ہونے سے درا، اور نفس کو خوا بہش سے روکا توب نشک جنت ہی تھ کا زہے )

حب الله تعالی است جنت میں واضل کرے گا تو جنت اکس کا گھر، قرار گا ہ اور کھکا نہ بناوے گا، اور بہاں مومن جنت سے باہر بکلے، کسی دوسری گلہ نتقل ہونے اور دنیا کی طرف لوٹنے سے محفوظ ہو جائے گا، جس طرح مومن دنیا میں ہر دوز اور ہرساعت نفس اور خوا ہشات سے نئے نئے بنے باہرے کیا گڑا تھا، اسی طرح اللہ تعالی ہر دوز اور ہرساعت ، قسم قسم کی تاز فعتیں لور طرح کے باس اور بے شار خوب صورت آرائے گل کے سا مان فنایت فوائے گا، البشہ منافق، کا فو، گذرگار، جس طرح دنیا میں نفس و خوا ہشات کی اتباع اور شیطان کی پیروی میں صورت منافق، کا فو، گذرگار، جس طرح دنیا میں نفس و خوا ہشات کی اتباع اور شیطان کی پیروی میں صورت ہوتے ، اور اسی حالت کفر ہی میں بنا قبر درخصت ہوگئے قواللہ تعالی النفیں الس آگ میں ڈوائے گا جو کھا دے لیے تیا رکی گئی ہے بلا تو برخصت ہوگئے واللہ تعالی النفیں الس آگ میں ڈوائے گا جو کھا دے لیے تیا رکی گئی ہے جس کے بارے میں ادر فروندی ہے ؛

الم النزعات ،اسم

له النجم: ١

ڪلانضجت جلودهم بدللهم جلوداً غيرها يك (اورمب كهي أن كى كاليس الحنين (اورمب كهي أن كى كاليس إلحنين برل وين گے) برل وين گے)

الله تعالیٰ کی نافرانی اورنفس وخوا ہنات کی اتباع کی دجرسے ان لوگوں کے ساتھ بیختر ہُوا'
اہلِ موزخ کوتازہ عذاب اور تعلیف دینے کی خاطر ہروقت نیا گوشت پوست ملے گا اور اہلِ جنّت
ہرائن نِت نئی گعتوں سے شاد کام ہورہے ہوں گے، تاکہ اس متعام پروُہ اچھی طرح لعلف اٹھائیں '
پرانعامات دنیا ہیں جما و بالنفس اور اُسے مغلوب کر نے کی وجرسے ان لوگوں کوعطا ہوں گے،
کانخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان کہ " دنیا ہوت کی کھیتی ہے" ہے ہی معنیٰ ہیں۔

(۱۸۰) كلّ يوم بُو في شان

مب الله بند کی و ما قبول کرتا ہے اور جو چزوہ طلب کرے اسے عطا کرتا ہے تو اس سے اداوہ الله میں کوئی فرق آتا ہے اور بن نوشته تقدیر لوٹ ہے ہے جو کد اس کا سوال اللہ خوقت پر اور مراو الله کے مطابق ہوتا ہے ۱۱ س لیے قبول ہوجا تا ہے اور وقت مقدر میں جو چزاس کے لیے از ل سے مقرب ، وقت اس بے بروہ پوری ہوکر دہتی ہے جدیا کہ اہل علم نے اللہ کے فرطان کا یوم ہو ف شان کے بارے بین کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ مقدرات کو اقعات مقررہ کے مطابی چلاتا ہے اور دنیا میں کسی کوم ون و ما سے کوئی چزویتا ہے اور دنیا میں کسی کوم ون و ما سے کوئی چزویتا ہے اور دنیا میں کسی کوم ون و ما سے کوئی چزویتا ہے اور دنیا میں کسی کوم ون و ما سے کوئی چزویتا ہے اور دنیا میں کسی کوم ون و ما سے کوئی چزویتا ہے اور دنیا میں کا بات

ادريرو مديث خريف يس آيا كه:

"تقدير كودُعا كے سواكوئي چزينيں بدلاتی "

الس سے مراد بھی وہی تقدیر ہے جے اس دُعا سے نبدیل ہو نے کا کم ہے، اور اُخرت بیں کوئی شخص مرف اپنے اعلال کی وجر سے بنت بیں داخل نر ہوگا بکد اللہ کی رحمت ہی اسے جنت کا مستی بنائے گی، البقہ جنت بیں اعمال ورجات کی کمی بینی کا سبب عزور نبیں گے ، حدیث بیں آیا ہے کہ البقہ جنت میں اعمال ورجات کی کمی بینی کا سبب عزور نبیں گے ، حدیث بیں آیا ہے کہ امر منبین عائشہ صدیقہ رصنی اللہ عنها نے اُل حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کم "کیا کہ تخص محض اینے عمل کی بدولت جنت ہیں واضل ہوگا ؟

آتِ نے فروایا: نہیں بکہ خداکی رحمت سے حبت میں واخل ہوگا۔

اس پرانون نے دریافت کیا کہ یارسول اللہ ایک مجی نہیں ؟

فرایا بیم بھی بنیں ، گری کر النہ تعالی مجھے اپنی رحمت میں دھانپ نے یہ بر فراکرائینے
اپنا ہاتھ مبارک مربر رکھ لیا ، اکس کی وجربہ ہے کہ النہ تعالی پرکسی کا کوئی تی بنیں ہے ، اور وہ وہ بہ ہے کہ النہ تعالی پرکسی کا کوئی تی بنیں ہے ، اور وہ اپنے وعد سے سے اپنا کا با بند ہے وہ جباہتا ہے کر تاہے جسے باہے گا عذاب وسے گا ، اور جسے بیاہے گا فعموں سے فوازے گا ، ورجے بیا ہے گا نعموں سے فوازے گا ، وہ بجہ وہ بجہ بخلوق اس کے سامنے جواب دہ ہے ، وہ بجہ بیا ہتا ہے اپنی نوازش واصان سے بوئی پرسٹن بنیں جبر مغلوق اس کے سامنے جواب دہ ہے ، بحد بیا ہتا ہے اپنی نوازش واصان سے بیا بیاں رزق عطاکرتا ہے ، اور جسے بیا ہتا ہے اپنے عدل وا نصاف کا مظاہرہ کرتے ہوئے صدب عال دیتا ہے ، اور ایسا کیوں نہو ہوئی مگلا سے عدل وا نصاف کا مظاہرہ کرتے ہوئے صدب عال دیتا ہے ، اور ایسا کیوں نہو ہوئی مگلا سے مخت الشری کی میک اور اسی کی میک اور اسی کی میک اور اسی کی ہی نہیے ہے ساری مخلوق اسی کی میک اور اسی کی ہیں اور اسی کی ہیں اس کے علاوہ کوئی اس کا مامک ہے اور بزخانی ، اس کا ادر تما دہے :

ءَ الله مع الله له

(كيا الله كساتوكوفي اورضائه) اور هل من خالق غيرالله ليه

(كياالله كے سواكوئى تھى خالتى ہے) اور

س فاظر: ٣

ك النمل : ٢٠

هل تعلد له سمبیا یکه (کیااس کے نام کا دورر اجائے ہو) ایک اور متام پرارش وباری ہے:

قل اللهمة مالك الملك تؤتى الملك من نشاء و تنزع الملك مسن تشاء و تنزع الملك مسن تشاء و تنزع الملك مسن تشاء و تغز من تشاء و تغز من تشاء و تغرج المنهار و تولج المهادف البيل و تغرج المح من الميت و تغرج الميت من المحى و توزق من تشاء بغير حساب يله

(یون عوض کراے اللہ ملک کے مالک إقر بھے بیا ہے سلطنت وے اور جس
سے بیا ہے سلطنت جین کے، اور جے بیا ہے عزب و سے اور جے بیا ہے
وقت و سے ساری مجلائی تیرے ہی یا تھ ہے بے شک توسب کچے کرسکتا ہے
توون کا مقدرات میں ڈوالے اور رات کا حقد ون یں ڈوالے اور مُروہ سے
زندہ نکالے اور زندہ سے مُروہ کیا ہے، اور جے بیا ہے بیگنتی و سے)

## (٩٩) بارگاہِ فداوندی سےسول کے داب

سابقه گذا بور کی معفرت اورحال واستقبال بین گذا بور سے عصمت سے سوا اللہ سے کچھ فرنا اگر سے کچھ فرنا اللہ سے کچھ فرنا اللہ کی بجا آوری ، نافرانی سے بچنے ، نضا و قدر کی سختیوں پر رضا مندی ، آزمائش میں صبر ، نعمت و خشش کی زیا دتی میں شکر ، خا تمز بالنیر ، اور البہ تعالی سے صدلقین اور شہدا ، وصالحین البیسے ہترین رفقاء کی رفاقت کی توفیق طلب کر! اور اللہ تعالی سے ونیا طلب کر اور نہ آزمائش و تنگ دستی کی بجائے تو گری و و لتمندی مانگ مبلہ تقدیر اور تدبیر اللی پر رضا مندی کی وولت کا سوال کر! اور سس حال میں خدا نے شجے رکھا ہے اس کی وائمی حفاظت پر رضا مندی کی وولت کا سوال کر! اور سس حال میں خدا نے شجے رکھا ہے اس کی وائمی حفاظت

کی و عاکر ایموں کر تھے پتر نہیں کو ان ہیں سے تیری مجلائی کس بچزییں ہے ؟ متیا جی اور تنگدستی ہیں یا دولت مندی اور تو گھری ہیں ؟ از مالنٹ ہیں یا عافیت ہیں ؟ علم اشیاد اللہ نے تھے سے مخفی رکھا ہے ، ان کے مفاسد اور مصالح کے علم ہیں وُہ یکا نہ ہے ، حضرت کل بن الخطا ہ رمنی اللہ عنہ سے روا بہت کہ میں کہ بنی پروا نہیں کہ ہیں کہ میں کس حال میں صبح کروں گا کیا السس حال پرجے میری طبیعت بڑا جا نتی ہے یا اس حال پرجے میری طبیعت انجھا سمحتی ہے کیونکہ مجھے پتہ نہیں کر میری حبلائی اور بہتری کس میں ہے ؟ ہی نے یہ بات ند بیر خدا و ندی پر رضا مندی کے اعلیٰ مقام کے حصول اور اللہ تعالیٰ کے اختیار اور حکم پر اطبینا ن و سکون نصیب ہونے کے سبب فرما ٹی، اللہ تعالیٰ کا ارتبا و ہے ؛

کتب علی کم القتال وهوکم الا که وعسلی ان تکرهوا شیداً و هوخید کم وعسلی ان تکرهوا شیداً و هوخید کم وعسلی ان تحلول الله یعلد و الله یعلد و الله الا تعلول و الله یعلد و الله یعلد و الله المدور تعلول از تم بر فرض بُوا فدا کی راه میں لانا اور وہ کمیں ناگوار ہے اور قریب ہے کم کوئی بات تمیں بڑی گے اور وُہ تمها رہے جی میں بھر ہو، اور الله جا نتا کوئی بات تمیں بہتر ہو، اور الله جا نتا ہے تم نہیں بانتے

السس حالت پراس وفت کک رہ اکر تیری خواہش مٹ جائے اور نفس منکسرولیل مغلوب اور تیرا فرما نبروار ہوجائے تیری آور واور ارا و سے ختم ہوجا ئیں ، تیرا دل تمام علائق سے خالی ہوجائے اور ول بیں اللہ کے سواتچہ باقی نہر ہے ، تیرا ول مجت اللہ سے معمور ہوجائے اور اللہ کی طلب بین نیرا ارادہ صادق ہوجائے اس دفت اون اللہ کے ساتھ دو نوں جان کی قسمت کے مصول بین نیرا ارادہ پلے گا ، اور تو اللہ سے اپنا محقہ طلب کرسے گا ، اور یہ بی محکم خداوندی کے امتال اور اکس کی موا فقت بیں ہوگا ، اگر وہ عطا مخبت تن کرسے گا ، تو تو تشکر او اکر سے گا اور المعے قبول کرسے گا ، تو تو تشکر او اکر سے گا اور المعے قبول کرسے گا ، اور اگر وہ کچھ نہ دے تو اس بر بریمی کا اظہار کرسے گا اور ذیل میں کسی رنج و غصے کو قبول کرسے گا ، اور اگر وہ کے ہونے دے تو اس بر بریمی کا اظہار کرسے گا اور ذیل میں کسی رنج و غصے کو

ہوا دے گا اور نر ہی اس پر بجل کی تهت لگائے گا، کیونکہ تُونے تو کوئی چیزائی خوانہش و ارادہ سے طلب ہی نہیں کی، بکہ نیرادل ان تمام چیزوں سے فارغ اور بے نیاز ہے، تو محض وال سے متعلق سکم خداوندی بجالار ہا ہے۔

(۵۰)عبادات توفیق خدا وندی کانتیب ہیں

تيراا پنے اعال رينو ديبني، انانبت، اوراپنے اعمال کي جزا کي طلب کيونکمت سن امور ہوسکتے ہیں حالائکہ سب عمل اللہ کی توفیق اور مدو اور اس کی قوت و اراوے اور فضل سے ظہور میں ا نے ہیں ، اگرمعاصی سے بچاؤ کی صورت بے تو وہ بھی اسی کی منابت ، حفاظت اور مدو سے ہے۔ الله تعالى نے مجھے فرمتیں عطا فرما فی میں، توان کے اقرار اور شکرے کہاں نما فل مجرر ہا ہے ، کمبری تحات اورناوانی ہے کر توغیر کی ولیری اور سخاوت اور اکس کے مال خرچ کرنے پر مغرور ہورہ ہے ، تولینے وتمن کوکسی بهاور کی امداد کے بغرقتل نہیں کرسکتا تھا، اس بهاور نے اسے گرایا اور تونے بڑھ کر اسے قتل كروالا ، اگرؤه نه بهوتا تو جمع في بجائے تو خور بھيرا بُوا بوتا ، اسى طرح توايك ييح كرم امين كى ضمانت کے بغیر کوئی چزخرے تنیں کرستاتھا، جواس کے وحق اور بدلے کا ضامن بنا ، اگر ضامن كى بات مزموتى اور تجعے اكس كے وعدہ ضمانت كا أسرانه بوتاتو ايك ببيد بھى خرچ مزكرتا ، أخرتو این کس کارکر د گی براکس قدر مغود ب ترے لیے مناسب ہے کہ اپنے تقیقی مدد کارکی تمد و ثنا يس مبيم مشفول ره! اوربرالت بي اين بركام كي نسبت اسى كى طرف كر، البقر برا في معصيت اورعلامت كى نسبت اينى طرف كر إظلم اورب او بى كاتهام نفس يرسكا إكيونكنفس الزام كازباده مزادارہے ادرنس ہی برقیم کے شرکامبداء ادر برخرابی وبرائی کا نبع ہے اگرچ تیرا اور کسب کے سائفترے افعال کا نمائق الله تعالى بيخ تو كابر ب ب اور الله فالق ب مبيا كر تعفى عد فأف كها ب كرفعل آئے گا اس كے بغير بياره نہيں ، اور آل حضرت صلى الله عليه وسلم كا ارشا و ب : على دورة بعاصل كروا جوس على كے ليے پيداكيا كيا ہے اس پراُسے آسانی دی گئی ہے۔

www.maktabah.org

#### (۱) محب ومحبوب

تو دوصورتوں سے نمالی نہیں، مریہ ہے یامراد! اگر تومریہ ہے توبار بردارہ ہے ہوئے و بھاری

چرنجے اُ مٹھانی ہے کیونکو تو طالب ہے اور اس راہ کے طالب پر مرقع می عنی اور فسقت اُ تی ہے

"کہ اپنے مطاوب و مقصو و کو ما صل کر سکے ، تیرے لیے مناسب نہیں ہے کہ اگر تیری وات اور اہل و

عیال اور مال پر اُزائش نازل ہوتو تو اس سے بھا گے! ( میک صبرا ور انتظار کر ) بہاں تک کمریہ و بھی

عیال اور مال پر اُزائش نازل ہوتو تو اس سے بھا گے! ( میک صبرا ور انتظار کر ) بہاں تک کمریہ و بھی

اور بار تجہ سے اُسطا بیاجا ئے اور ہوسم کی سختی ، تعلیف اور ذکت سے تبحہ اُزاد کر لیا جائے ، چر تجھ

تمام رو اُ اُل ، میل کیل ، اہا نت ، بھاری ، ورو اور مخلوتی کی میں جی سے محفوظ کر دیا جائے گا ، اور تو

تاز کرنے والے مبوب گروہ میں وائل ہوجائے گا ، اور اگر تومراد ہے تومسائب اور اکر اُلٹس کی

ناز کرنے والے مبوب گروہ میں وائل ہوجائے گا ، اور اگر تومراد ہے تومسائب اور اکر اُلٹس کی

مشہد نہ کر ایکھی اللہ تعالیٰ اس لیے بھی آز مائٹ میں ٹو اتنا ہے تاکہ دو ہو تھے مروان راہ اور اولیا و

مشہد نہ کر ایکھی اللہ تعالیٰ اس لیے بھی آز مائٹ میں ٹو اتنا ہے تاکہ دو ہو تھی مروان راہ اور اولیا و

ابدا بوں کے بند متعالے برفائز کر دے کیا تولیف کرتا ہے کہ تیرا متعام ومرتبر ان کے مداری ومراتب

میر بیائے ؟ اور تیرالیا س ، نور ایمان اور النعا بات ان کی نسبت کم ہوجائیں ، اگر تو اس کی پر رامنی میں ہے ، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ؛

والله يعلد واستراد تعلمون كه (الله تا بات اورتم نيس جانت)

اللہ تعالیٰ تو تیرے لیے مبتر، منور ، اعلیٰ اور نوب صورت بیز پندکرتا ہے ، مگر تو ان سے انکاری ہے ، اگر بھال تو یہ انکاری ہے ، اگر بھال تیرے ول میں خیال بدل ہو کہ آزائش وا تبلا تو طالبان راہ کا خاصر ہے ، مجروبوں کے لیے توناز ونعمت ہے ، اکس تشیم اور بیان کے مطابق مجبوب اور مراد کا بتلائے آزائش ہونا کی دوسے کہ اس لیے ہم نے پہلے اغلب کا ذکر کیا ، بھر ناور نسیسکن مکن الوقوع کا بیان کیا، اکس امریس کوئی اضلاف نہیں کہ آں صفور صلی اللہ علیہ وسلم دنیائے مجبوبی کے

له البقره: ۲۱۷

\* خون خدا کے اعتبارے میں تم سب سے بڑھا مُرا ہُر اور داوخدا میں کسی کو
اتنی کیلیف نہیں دی گئی جن فدر تکلیف مجھے اٹھانا بڑی ہے ، ایک مہینے شب دوز میں نے اکس طرح گزارے کہ ہارے پاس اس فدر کھانا بھی نہیں تھا جو
بدل کی لغل میں چھپ ما آیا "

العطرة أبِكا فراك بيك:

" ہم گروہ انبیار آزائش وا بلاک اعتبارے اور لوگوں سے زیا وہ تحت میں ، . پھر اسی طرح ورم بدرجر!"

ایک اور دیث میں آپ کا ارشاد ب:

" ين تمس سے زيادہ عارف باللہ بول كيكن سب سے زيادہ الس سے وزادہ عارف باللہ بول كيكن سب سے زيادہ الس سے وزادہ ا

دیکے یہاں مجبوب ومرادکس طرح آزمائش وابتلا اورخوف کی حالت میں ہے، نلا ہر اِ ت ہے کہ یہ سب کھیت کے بندترین مراتب کے حصول کی خاط نصاحبیا کہ ہم اسس کی طرف اشارہ کرائے ہیں کرمنت میں اعمال ہی کی مدولت مراتب و ورجات عطا کے جائیں گے ، دنیا آخرت کی کھیتی ہے واضع رہے کہ احکام کی او ائیگی اور منہیات سے پر بینر کے بعد انب بیاء اور اولیاء کے بترین معمولا ممبرورضا اور اجلاً و اُزائش میں تقدیر کی موافقت ہیں ، انوکار ا تبلاء و اُزائش ان سے المحالی موافقت ہیں ، انوکار ا تبلاء و اُزائش ان سے المحالی جا اور وہ ابد الاباد کرنے اور فضل وعنایت کی وجہ سے بارگاہِ الوہیت کی متبایت کے مشا ہے میں متغرق رہتے ہیں ،

# (۲۷) بازارمیں داخل ہونے کے آواب

دیندارا درمتنی لوگوں میں سے جونماز ننچگاند اورمُجُریا اپنی دوسری ضروریات کی بنا پر بازاروں میں نکلتے ہیں چندا تسام کے لوگ ہیں، ان میں سے لعبنی وُہ لوگ ہیں جو بازار میں مختلف

شہوات اورلذ آن کے اسباب کو دیکھ کران میں جھینٹ جانے ہیں ، پرجنریں ان کے دلوں میں کھب جاتی ہیں اور اکس فتے ہیں مثبلا ہو کرخوا میں اور بیروی نعنس کا شکار ہوجائے ہیں اور دین وعبا دت كوچوز كراينى بربادى كاسامان بيدا كريت بين ، بان يعليده بات بيكدالله تعالى اين رهت و حفاظت كصدقة النيس ان عازركم لة توالبقر وُه بي جانة بي، اوربعض وُه بي، جو ان لذات اورخوا شات کی وجرے قعر ولاکت کے کنارے پہنے جاتے ہیں لیکن ایا ک اپنے عقل و شعوراوروین کی طرف لوٹ آئے ہیں اور تبکلف صبر کرکے ان لذا ٹذکے جھوڑنے کی تلخی برواشت كركيت بين ان كى شال مجابدين كى سى إلى الله تعالى اين نفس وطبعيت اورخواسش وشهرت ير جہادطبعی کے وربیعے فائویا نے پران کی امداد کرتا ہے ، بعض روایات میں اس صفورصلی الندعیسوم سے مروی ہے کشہوت سے عاجزی کے وقت یا شہوت پر تقدرت کے وقت دونوں صور توں میں جب مومن اسے زک کرتا ہے تواس کے نامر اعمال میں کثرت سے نیکیا ربھی جاتی ہیں اور بعض ان بوگوں میں ہے وُہ ہیں جوان دنیا وی لذائنہ کو حاصل کر کے انتخیں استعمال میں لاتے ہیں اور دنیاو مال کی نعمتوں میں سے انھیں جو وسعت اور کشا دگی نصیب ہوئی ہے اس پر سٹ کر اللہ بجالاتے ہیں اور کھولوگ ان میں سے وُہ میں جوان لذائد کوخاطریس لاتے ہیں اور نزان کی طرف كوئى التفات كرتے ہيں، ان كى أيمجيس ما سوى اللہ سے بند ہيں، الس كے علاوہ كوئى چيز ان كى نگاہ بیں ہی نہیں مظرنی ، اور ان کے کان غیر اللہ سے ہرے ہیں ، اس کے ماسونی سے وہ کچھ سنتے ہی نہیں ،ان کا اپنا ایک مشغلہ (دیداریار) ہے ، مجبوب کے علاوہ کسی چور کو دیکھنے اور میاہنے كى النيس فرصت ہى كماں ہے! حس سے زير ايك و نيا الله ہے المخيس اس سے كوئى واسط نهين اگر تواننیں بازار میں گزرتا دیکھ کوئے کیا چیز دیکی ہے ؟ تو وہ بہی جواب دیں سے کم سے کچے نہیں دکچھا، اِں اِ العنوں نے بازار کی جیزوں کو دیکھا ہے لیکن سرکی انکھسے، جیٹم ول سے منیں، انفافاً نظر رای ب نوائش سے منیں دیکھا،صورت میں نوائھیں دیکھا کی حقیقت میں نہیں دیکھا ، ظا ہریں دیکھالیکن باطن میں نہیں دیکھا ، بازار کے اسباب وسامان کو ظاہر سے و یجتے ہیں مرکوعبال الومبت کا مشاہرہ تو وہ خوصیقت سے کر رہے ہوتے ہیں ، وہ بین کھی اس جمال اور گاہے اس کے علال کا نظارہ کرنے ہیں، اور لعض ان میں سے وُہ ہیں کر حب بازار میں

واخل ہوتے ہیں تواہل با زار کی چیزوں کی طرف النفات سے انھیں بازر کھتی ہے اور وہ بازار ہیں واخل ہونے کے وقت سے اہر نطح وقت ک ان کے لیے استغفار اور شفاعت کی و عا میں مشغول رہتے ہیں، ان کا ول ان کے نفع و نقصان پر گڑھتا ہے اور آنکھیں روتی ہیں، اور ان کی نبال کی مشغول رہتے ہیں، اور ان کی وہ لوگ ہیں جو مخلوق اور دنیا کے نگران ہیں، اور انگر توجا ہے توا تھیں عارف، ابرال، زاہر، عالم، غائب و حاضر، مجوب و مُراوِخدا، مخلوق اور دنیا کے خلیف، سغیرتی، شیریں بیان، باوی، مهدی اور رہنا و مرت د، ایسے معزز القابات سے محمی یا دکرسکتا ہے، ور اصل بین لوگ کیمیائے اعظ، اور عقعتی کے بیضے کی طرح نا در ہیں، اِن پر اور اکس راہ کے آخری مقام پر بیننے والے ہرسانک پر اللّہ کی مہر بانی ورحمت ناز ل ہو۔

#### (٣) اوليا الله نباض فطرت بين

کسی اللہ تعالیٰ الیے ولی کو دوسروں کے عیوب، کذب، اقوال دافعال کے شرک، باطنی

مرائی اور نیت پرمطلح کر دیتا ہے اور کوہ ولی اللہ اپنے رب، رسول اور دین کی وجرسے فیرت کا مظاہرہ

کرتے ہوئے کے منے خضبناک ہوجاتا ہے، آخوا ندرونی کا لیعف اور بیا دیوں کی موجود گی ہیں کس طرح

خلاہر مال کو دیجھ کر تندرستی وسلامتی کا حکم لگایا جا سکتا ہے ہا در شرک کی موجود گی ہیں توصیب کا

بے بنیا دوجوئی کی کو صحیح ہوسکتا ہے، شرک کفر اور قرب خوا وندی سے دور رب کا باعث ہے، بر تو

مضیطان لعین ایسے دشن اور منافقوں کی صفت ہے جو بہیشے کے لیے دور زخ کے سب سے نیکے

طبقے ہیں طرف ربی کے، چھواکس کے بلذ بائے دعا وی، مقام صدیقیت پر فائر تر ہونے، موادالنی

ہونے، اور اکس کی قدروفول میں فنائیت کا مرتبہ بانے دالوں کی ہمسری کے جھوٹے دعووں کے

سیب ولی کی زبان پر اس کے عیوب، افعالی خیشہ اور ہے جیا گی اور کر آجاتا ہے، اور کھی یہ فرک فیری ویل کے فیون اور کو اور کھی اس کہ اس کے انگار اور فصیحت کے لیے ہوتا ہے اور کھی اس کہ آب

امس ولی الشہ کی طرف لیجن لوگ غیبت کا انسا ہے کر دیتے ہیں کہ بھر کتے ہیں کہ کیا ولی بھی غیبت الی مناف الی اللہ عزد جل غیبی گراہے بی کہ کیا ولی بھی غیبت الی ماللہ جو نے بی کہ کیا ولی بھی غیبت کو المیان الی اللہ عزد جل غیبی گراہے اللہ اللہ عرد جل غیبی گرائی اللہ جو ہے ویک اللہ جو ہے ویک اللہ اللہ عزد جل غیبی گرائی اللہ جو ہے ویک اللہ اللہ عزد جل غیبی گرائی اللہ جا ولی کھی غیبت الی ولی اللہ ہے۔

الم مدی نئے ہیں عبارت یوں ہے فیضات الی اللہ عزد جل غیبیہ گرائیا دیا لئی برائی غلط ہے میں اللہ عرف اللہ ہے۔

کڑنا ہے ، عال مکدانس کا کام غیبت ہے روکنا ہے اِکیاکسی ولی النّد کے لیے مناسب ہے کہ وہ کسی حاصر بیاغا ئیس کو النے کے ساتھ جوعام وخاص پر ظاہر منیں، یاد کرے ؟ خیال رہے کہ ان وگوں کی پربات النّد تعالیٰ کے الس فرمان کے خمن میں اُتی ہے ؟

وانههمااكبرمن نفعهارك

(اوران کا گناہ ان کے نفع سے بڑا ہے)

اگرچے بطا ہر ایک ولی پر نمیرہ، کین دراصل اللہ تعالیٰ کی ناراضی کاباعث اوراس پر
اعراض ہے، اور منکر کا حال جرت کے سواکچے نہیں ہوتا، ان حالات ہیں منکر کے بیے سکوت اختیار
کنا، تسلیم کرنا اور شرع ہیں اس کی تاویل ملائش کرنا طوری ہے نہ یکروہ مجبوط وعا وی کے مدی
پر طعن کرنے والے ولی پراعز اص کرکے بالواسطداللہ تعالیٰ پرمعز من بی بیٹے ، اور کھی ولی کا
کسی ضخص کے بارے میں ایسا ذکر اسس کی بُرائی کی بیخ کئی، تو بہ کی طرف رغبت ولانے ، اور
اے جہل وجرت کی وادیوں سے نکالے کے لیے ہوتا ہے اور پر شکتر کے فور اور سرکشی سے بلاک
ہونے والے کے فائدے اور نفع کے لیے اللہ کی طرف سے تنبید تا بت ہوتی ہے ، اور اللہ جے
ہونے والے کے فائدے اور نونع کے لیے اللہ کی طرف سے تنبید تا بت ہوتی ہے ، اور اللہ جے
ہونا ہا ہے داؤستیم کی طرف ہایت کرتا ہے۔

### (۲۰) کائنات کی مرفتے توجیر خداوندی پردلیل ہے

عقد نداده می کوباہیے کر پیلے اپنے وجود اور اکس کی ترکیب پرغور کرے بھر جمیع مخلوقات اور موجود ات پر نگاہ ڈوالے اور ان سے ان کے خاتی اور عدم سے وجود بخت والے برد لائل بکڑے کیو کمہ برصنعت صانع کی متفاضی فاعل کی حکمت اور صنبوط قدرت کی نشانی ہے تمام اشیام اکس کی صنعت سے موجود بیں بحضرت ابن عباس رضی الشرعند نے اللہ تعالیٰ کے فسدمان وسنحو تکو مافی الدی من جمیعاً صنف (اور تمها رسے کام بیں سگائے جو کچھ اسلوات ومافی الای صنعی صنف (اور تمها رسے کام بیں سگائے جو کچھ کے سمانوں بیں ہے اور ہو کچھ فرمایا ہے اس سے مراد بھی بیہ ہے۔

أب نے فرمایام:

"برجزین اسائے اللی میں سے ایک اسم ہے اور برجزی انام اسائے اللی میں سے ایک اسم ہے اور برجزی انام اسائے اللی میں سے کی ربیا میں سے کسی نکسی اسم کامظر ہے ، بھر تو اسما، وصفات اور افعال می کے دربیا ہے وہ اپنی صفات کے ذریعے تو وہ عیال ہے لیکن ذات کے اعتباد سے باطن ہے اس نے اپنی فات وات کوصفات کا اورصفات کو افعال کا حجاب دے رکھا ہے ، اور علم کو اراد سے اور اراد سے کو حرکات کے ساتھ ظا مرکز تاہے ، اپنے کمال ورصنعت کو اراد سے سے نظا مرکز تاہے ، اپنے کمال ورصنعت کو مرکعا ہے ، کیکے صنعت کو اراد دے سے نظا مرکز تاہے اور وہ اپنے غیب میں باطن اور اپنی حکمت و تدرت میں ظامر ہے ، کوئی شے اس کی شال نہیں رہ سمیع و لیصیر ہے ''

سخرت ابن جائس رضی الله عند نے اپنی اس بات بیں معرفت کے وہ اسراد و رموز بیان کیے ہیں جو موت اس بونے کی وجر سے بیان کیے ہیں جو موت ابنی سینوں ہیں محفوظ ہوتے ہیں جو نور تو بید کا مہبط ہونے کی وجر سے بیگل حکمگ کر دہے ہیں، حفرت ابن ببائس رضی الله عند کو بر تقام اس لیے ملاکد آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم کے باتھ مبارک ان کے لیے بلند ہُوئے مصلے کو اللہ ؛ اسے دین کی سمجھ عطاکر! اوراسے تاویل ذکفسیر کا علم عطاکر! اللہ تعالیٰ بیں ان کی برکات سے مستفید فرطئ، اورائس مبارک گردہ میں شامل کرے۔

#### (۷۵) حقیقتِ فقر و تصوّف

یں تھے وصیت کرنا ہوں کرالڈرے ڈر! اس کی فرمانبرداری اختیار کر! ظاہر شرع کی
پا بندی کر! بیسنے کو پاک اور چہرہ نرو تازہ اور مسرور رکھ! صروری امور بجالا اور صرر ساں باتوں
سے پر بیز کر! فقرو فافر اور تکالیف برداشت کر! بزرگوں کی عزمت واحرام کاخیال رکھ!
مجائیوں کے ساتھ حسن سلوک اور اپنے سے کم عروالوں کے سیا تھ خیر نواہی ونصیت کے جزب
سے بینی آ! ونیوی امور میں مجبگرا اور لا لیے حجور دوسے اور فربانی وایثار کا جذبہ اپنا! کسی مجمی چری

دفیرہ اندوزی سے بیج ا جولوگ گروہ اصفیائے و ورہیں ان کی صحبت ومیا است سے پر بیز کر ا اور دین و دنیا کے امر میں تعاون کا جذبہ اختیار کر ا اور فقر کی حقیقت پر ہے کہ اپنے ہم مثل لوگوں کے سامنے وست مزورت دراز نزکرے اور تو نگری کی اصلیت پر ہے کہ اپنے الیسوں سے بے نیاز ہوجائے تصوف خالی قبل و قال سے نہیں بکہ حجوک اور نفس کی لپندیدہ اشیاء کے توک کرنے سے ماصل ہوتا ہے، فقر کے ساتھ بہلے بہل علم سے نہیں بکہ زمی و محبت سے بیش آنا چا ہئے اکیوں علم اسے وحثت و افغت و احتی کہ تصوف کی بنا آٹھ خالی میں ہوسے دوشت و نفر سے ساتھ والفت ا واضح رہے کہ تصوف کی بنا آٹھ خالم اسے وحثت و نفرت و لائے گا اور زمی مجبت والفت ا واضح رہے کہ تصوف کی بنا آٹھ خصلتوں پر ہے ۔ سنی وات حضرت ابراہیم علیہ السلام کی طرح ، رضا حضرت اسلی علیہ السلام کی طرح ، منا جا سے حضرت دکریا علیہ السلام کی طرح ، سیاحت کی طرح ، منا جا سے حضرت موسی علیہ السلام کی طرح ، سیاحت صفرت میسی علیہ السلام کی طرح ، سیاحت حضرت علیہ السلام کی طرح ، سیاحت حضرت علیہ السلام کی طرح ، سیاحت حضرت علیہ السلام کی طرح ، فقر بھارے آقامولی حضرت محسد سول الشومیلی الشوعیہ کی طرح ، ان سب پرسلام ہوں ۔

#### (٤٧) وصيّتِ غوتنبر

میں شجے وعیت کرنا مجوں کہ اُمراء سے با و قارطریقے سے مل! اور فقراء کی بارگاہ میں عاجزی سے ما فرہو ، اور تواضع اور خلوص اختیار کر! خلوص وُہ اعلیٰ صفت ہے جس پر ہروقت فا لئی کی نگاہ و فا بیت تمام مالات میں اسی کی فالت کی نگاہ و فالین ان کی دولت طلب کر! اپنے بھائی کے حقوق اس بنا پر کہ اکس کے اور تیرے درمیان کی جہتی سے پایال نرکر، فقراء کی صحبت تواضع ، حسن اور سناوت سے اختیار کر، اپنے نفس کو مارکر حیات تحقیقی ماصل کر! و سیح الاخلاق شخص اللہ سے بہت زیادہ اختیار کر، اپنے نفس کو مارکر حیات تحقیقی ماصل کر! و سیح الاخلاق شخص اللہ سے بہت زیادہ زیک ہوتا ہے اور سب سے اچھاعمل اپنے باطن کو غیراللہ کی طوف التفات کرنے سے بجائلے باطن کو غیراللہ کی طوف التفات کرنے سے بجائلے باطن کو غیراللہ کی طوف التفات کرنے سے بجائلے باطن کو غیراللہ کی طوف التفات کرنے سے بجائلے باطن کو خیراللہ کی طوف التفات کرنے سے بجائلے باطن کو غیراللہ کی طوف التفات کرنے سے بجائلے باطن کو خیراللہ کی طوف التفات کرنے سے بجائلے باطن کو خیراللہ کی طوف التفات کرنے سے بجائلے باطن کو خیراللہ کی طوف التفات کرنے سے بجائلے باطن کو خیراللہ کی طوف التفات کرنے سے بجائلے باطن کو خیراللہ کی طوف التفاق کی سے بھائلے باطن کو خیراللہ کی طوف التفاق کی سے بھائل اپنے باطن کو غیراللہ کی طوف التفاق کی سے بھائل اپنے باطن کو خیراللہ کی طوف التفاق کی سے بھائل اپنے باطن کو خیراللہ کی طوف التفاق کی سے بھائل اپنے باطن کو خیراللہ کی طوف التفاق کی سے بھائل اپنے باطن کو خیراللہ کی طوف التفاق کی سے بھائل اپنے باطن کو خیراللہ کی طوف التفاق کی سے بھائل کر بھائے کے بعد کی سے بھائل کے بھائل کی سے بھائل کے بھائل کی سے بھائل کے بھائل کے بھائل کی سے بھائل کی سے بھائل کے بھائل کی سے بھائل کے بھائل کے بھائل کی سے بھائل کی بھائل کے بھائل کے بھائل کی بھائل کی بھائل کے بھائل کے بھائل کے بھائل کی بھائل کے بھائل کے بھائل کی بھائل کی بھائل کے بھائل کی بھائل کے بھائل کی بھائل کے بھائل کی بھائل کی بھائل کے بھائل کے بھائل کی بھائل کے بھ

له لا بوری ننخ کی عارت یو ب ان تستغنی عما هو مثلث جکیم مری نسخی س ان تستغنی عمن هو مثلث جکیم مری نسخی س ان تستغنی عمن هو مثلث جری من مرز الذکر کوتریج وی ب -

لوگوں کوحتی اور صبر کی وصیت کراور تیرے بیے فقیر کی صحبت اور ولی کی خدمت ہی کافی ہے، اور فقی وہے، اور فقی وہے، اور فقیوری کی اللہ کے علاوہ میرشے سے بیے نیاز ہے، اپنے سے کم عروا سے پر حملہ کرنا نامروی، اپنے برابر والے پر بدئنگقی اور اپنے سے بڑتے پر بے نثر می ہے۔

فق وتعقوت جدو جد کانام ہے اس پیرکسی بہودہ چیزی امیزش نوکر الشربیں اور تھے
اس کی توفیق ارزانی کرے ، اے ولی اہر حال بیں تیرے بیے ذکر النی لازم ہے کیونکہ ذکر تمس ا نیکیوں کا جا مع ہے ، اللہ کے عمد و پیان کی رشی معنبوطی سے پڑا کیونکہ ہر خرد رساں چیز کا واقع وہی
ہے بیخے نصا و تدر کے ہر فیصلے کے لیے تیا ر رہنا چاہیے ، کیونکہ یہ واقع ہو کر رہیں گے ، اور واضح رہے
کر تیری نمام ترکات و سکنات کی پُرسش ہوگی ، لہذا وفت کی مناسبت سے اچھ سے اچھ امور کی بجا اوری بیں مشغول رہ ابیا عضا و جوارح کو فصنول کا موں سے بچا اللہ و رسول اور ا حاکم (شرع) کی اطاعت کر اِ حاکم وقت کے حقوق کی نگہا نی کر اِ اور اپنے اس پر چوڑ و بے
ان کا مطالبہ ندکر اِ اور ہر حال میں الس کے بیلے دُماکر۔

مسلما نوں کے بارے بیں اپنی نیت صاف اور کمان نیک رکھ! اور ان کے بیے مرمکن کہلا ئی اور بہتری افتیار کر! اپنی رات اس حال بیں نرگزار کہ نیرے ول میں کسی کی گرائی یا کینہ و وشمی کھری ہوئی ہو، جو تھے پر زیادتی کر سے اس کے حق بیں دُعائے فیر کر! اپنا وصیا ن ہر اُن اللّٰہ کی طوت رکھ! رزق حلال فرعنِ تیرلیت وطریقت ہے جس چیزکے متعلق تھے علم منیں وہ اس راہ کے علما سے حاصل کر! اللّٰہ کی صحبت اختیار کر! اللّٰہ کے معملے سے مال کر! اللّٰہ کی رعایت سے مل اینی صبح کا اُناز صدق و فیرات سے کر! اور اپنی برشام اس روز فوت اللّٰہ کی رعایت سے مل اینی صبح کا اُناز صدق و فیرات سے کر! اور اپنی برشام اس روز فوت ہونے والے مسلمانوں کی نماز جازہ میں گزار ، نماز مغرب کے بعد نماز استخارہ ادا کر! اور مبح وشام سات مرتبراس وعا کا ورد رکھ:

الله تراحب رنامن التّار-

له معری نسخ میں علیات با لحق ہے مجکہ لا ہوری نشنغ میں علیات با لتواصی بالعق وا لصبوسے ۔ نله معری نسخ میں وعلی من هوفو تات فخوہے ج باکل غلا ہے ۔

اور قرآن مجدى يرآيات اپنا وظيفه بنا :

اعوذبالله العليم من الشيطان الرجيم هو الله الذي لا الله الآهو و على عالم الله الآهو هو عالم الله الآهو هو عالم عالم النه الذه هو المرحم المرادة المرادة هو الرحم الرحم و المرادة و المراد

### (٧٤) تعلق بالتداور تعلق بالحلق

الله كااس طرع بوجا كريا محلوق موجود بى نبيل اور مخلوق كے ساتھ يول رہ إ كويانفس ہے ہی بنیں، جب تو محلوق کا عجاب اٹھا کرانڈی طرف بڑھے گا، تواسے پالے گا، اور دوری كل موجودات سے بے نیاز ہوجائے گا ، اورجب نفس كے بغیر خلوق كے ساتھ رہے گا توعدل و تقوی کرے گا، اور برقسم تی تعلیفوں سے محفوظ رہے گا، ان تمام کو در وازے پر بھیوڑ کراپن خلوث گا مین تنها واخل ہو، کیس خلوت ہی میں حقیقت سے تجھے اپنے مونس کا ویدار ، اورموجودات کے ماسوری کا مشاہرہ ہوگا ، نفس ختم ہوجائے گا ، اوراس کی حکمہ قربِ خدا وندی اور امراللی نصیب بهو كا والس وفت تيرا جل علم ، تيرا لُجُد قرب ، تيرې فا موشى ذكر ، اورتيري وحشت موانست بن بدل جائے گی، اسے ساکک طریقت! مقام عبودیت میں نما بق اور مخلوق کے سوا کچھ نہیں ؟ · اگر توخا نق كوپ ندكرتا ب تواعلان كروے كريدور كارمالم كے علاوہ باتى سب ميرے وقيمن ہیں،جس نے اُسے میکھا اس نے جانا ،کسی نے پڑھیا حضور اِحس پرصفراکی ملخی غالب ہے وہ تیرینی کا والقد کیونکر پاسکتا ہے ؛ فرمایا : تبر کلف وقصد خوا بشات کے مثانے اور خم کرنے کا عل كرے ، اے ساك مساكر حقيقت إ مومن حب نيك على كر" ا ہے تو اكس كا نفس لك ك حكم ميں بوما تا ہے اورنفس قلب كے معارف جان لينا ہے ، بچر قلب اس كابتر ہوما تا ہے اور رمتر دوسرے مال کی طرف لوٹ مباتا ہے فنا بھا بن جاتی ہے۔

اکس کے بعد آپ ( حضرت فوٹ اعظم رصنی الندعنه ) نے فرط یا دوستوں کے لیے ہروردازے میں پذیرا فی ہے فنامخلوق کونسٹ کردینا اور اپنی طبعیت کو ملائکہ کی خاصیت سے بدل دبنا ہے ، پھرخاصیت طائکہ سے نما ہو کر بہی حالت پر آجانا ہے ، اس وقت الشرق لی شراب معرفت سے مسب منشا دسیراب کرتا ہے ، اور جس قدر چا ہتا ہے تجویی الوار ورحمت بیدا کرویتا ہے ، اگر تو بیدمقام ومرتبہ چا ہتا ہے تو ترب بید رعلی طور پر ، مسلمان ہونا تضا وقدر کا ماننا ، الشرکوجا ننا اور اکس کاع فان حاصل کرنا اور ذات بق کے ساتھ موجو در بنا حزوری جسستیرا وجود ذات بن میں فعا ہوجا نے گا تو تیراسب کچھ اسی کے بیدے ہوگا، از ہدایک گھڑی است کے ایدے ہوگا، از ہدایک گھڑی اور تقوی دوساعتوں کا کام ہے کیکن معرفت اللی توایک ابدی حقیقت ہے۔

### (۸۸)طرافیت کے اصولِ عشرہ

اہل مجا بدہ ومحاسبداوراولوالعزم لوگوں کی دس معروف خصلتیں ہیں ، جن پر وہ ہیشہ علی کرتے ہیں ، حب اللہ کے مکم سے وہ انہیں صغبوطی سے قائم کر بیتے ہیں ، تو بلند مراتب پر بہنچ مبائے ہیں ، پہنچ مبائے ہیں راسخ ہوجائے گی اوراپنی زبان کو ما دی بنا لے گا تو سہا تصما گھا نے سب یہ بات اس کی طبعیت ہیں راسخ ہوجائے گی اوراپنی زبان کو ما دی بنا لے گا تو اللہ تعالی اپنے قدم کھانے سے معفوظ ہوجائے گا، جب اسے اپنی ما دت تائید بنا الے گا تو اللہ تعالی اپنے انوار و تو تھا بند بنا لے گا تو اللہ تعالی اپنے انوار و تو تھا بند بنا الے گا تو اللہ تعالی اپنے فائد دو ازہ کھول و سے گا ، اوروہ اپنے ول ہیں اس کے انوار و تو تھا ہے کہ اور میں میں مرتبے کی افران کی اس کے مائیوں اور پڑوسیوں ہیں عزت اوراس کا بنی ہی کا ہو سے دیکھا اور اس کے گا ، اور ہو میں کہ خوب جگوٹ سے بہلے کا اوراس صفت کو اپنی وات و زبان ہیں مضبوط کر لے گا تو اللہ اس کے کہ دوب جگوٹ سے بہلے گا اوراس صفت کو اپنی وات و زبان میں مضبوط کر لے گا تو اللہ اس کا سید کھوٹ کے دوراس مقام پر ہمنے ہو جائے گا تو اللہ اس کا سید کھوٹ کوجائے گا اوراسے وہ ٹور عروں سے حکوٹ شے گا تو معبوب کھے گا اوراسے وہ ٹور عروں سے حکوٹ شے گا تو معبوب کھے گا اوراسے وہ ٹور عروں سے حکوٹ شے گا تو معبوب کھے گا اوراسے وہ ٹور عروں سے حکوٹ شے گا تو معبوب کھے گا اوراسے وہ ٹور عروں سے حکوٹ شے گا تو معبوب کھے گا تو معبوب کھے گا تو معبوب کے گا تو میں اور حسلے گوٹ سے حکوٹ شید کے گا تو معبوب کے گا تو میں اور حب گو میں وہ سے حکوٹ شید کے گا تو معبوب کے گا تو میں اور حب کو میں وہ سے حکوٹ شید کے گا تو معبوب کے گا تو میں اور حب کو میں وہ سے حکوٹ شید کے گا تو معبوب کیے گا تو معبوب کھے حکوب کے گا تو میں اور حب کو میں وہ سے حکوب کے گا تو میں کے گا تو میں کے گور کے گا تو میں کے گا تو میں کے گا تو میں کی کی کے گا تو میں کے گور کے گا تو میں کے گیا کو میں کے گا تو میں کے گیا کو کھور کے گور کے گا تو میں کے گا تو میں کے گا تو میں کے گا تو میں کے گا تو میں

له لابورى نسخ بن لاجل المجاهدة والمحاسبة ب-

ول میں انتہا فی بُرا عبانے گا، اور اس کے لیے اس بُری عاوت سے بینے کی وُعاکر کے تواب کاستحق بنے گا، تیری صفت یہ ہے کہ پیط کسی تیز کا وعدہ نرک ، اور اگر کر بیا ہے تو وعدہ خلافی ہر گزنہ ہو کونکماس کے بلےسلامتی اورمیا نروی کاراسندیبی ہے، واضح رہے کہ وعدہ خلا فی بھی حجوث ہی كقهم ب، اگروه وعده خلافى سے اپنے أب كو بچالے كا تواس كے ليے سخا وت كا در وازه كول ويا بائے گا، مقام جا رائے فائز کیا جائے گا، گروہ حاوقین میں اکس کی عبت پیدا ہو گی اور بار گاہ خدا وندى ميں بلندم اتب كاستى بنے كا ، يوظنى نصلت ير ب كر خلوق ميں سے كسى جيز رالعنت ذكرك اورزكسي كومعولى سى ايذا ببنجائے، يرصفت ابرار اور صديقين كے اخلاق ميں سے ب اور ونياميں حفاظت النی میں رہنے کی وجرسے اس کے بیے بلندم اتب اور ورجات کی حس ماقبت ہے اسے ہلاکت سے بچاتا ہے اور مخلوق سے اس کی حفاظت کرا ہے، اسے اپنا قرب اور اپنی مخلوق رٹینفقت ورات کی دولت عطاکرا ہے، یانجوین مصلت یہ کے کسی مخلوق پر بدو ماکرنے سے پر میز کرے ، اگرچ اسس نے زیادتی کا ارتکاب کیا ہو ، اپنی زبان اور فعل سے اس کے دار کا بدار نے ، اور الله كے يے سب كي برداشت كركي اينصلت بلندراتب كي عمول كا باعث بنتى ہے جانبان اس پر کاربند ہوجاتا ہے نو دنیا و انخرت میں لمبند مقام ، ساری مخلوق میں مقبولیت اور محبت و ووستی ، اجابتِ رُعا، عبلانی اوربهتری میں سبقت، اور مسلما نوں کے دلوں میں ونیاوی عورت واحرام کال كرلينا ب، چيشى خصلت ير ب كرابل فبرس سے كشخص برحتى طور يركفروشرك يا نفاق كا فتولى ندلگائے، برفصلت بنا ت خود بہت اعلی اور رحمتِ خداوندی سے قریب ہے ، اور اتباع سنت میں کمال کی دبیل ہے، علم اللی میں وخل اندازی سے احتیاب ، غضب اللی سے بچاؤ اور رحمت و رضامندی مولیٰ کا باعث ہے الند کے بال یہ ایک بہت بلنداور بڑا ور وازہ ہے اور اس کے سبب بده مومن کوساری فلوق کے ساتھ مہرومجبت کاجذب عطا ہوتا ہے ، ساتو ین خصلت یہ ہے کہ ظاہری اور باطنی طور پراسبا ب گناہ سے دورر ہے، اورا پنے اعضا وجوارح کو گنا ہوں سے بچا ئے کیؤکمہ الس عمل کے طفیل مومن کے تلب واعضا اس دنیا میں نیکی اور ٹوا ب کے عاوی بن عباتے ہیں اور اکنوت میں الند تعالی نے اس کے لیے جوابر مقرر کر رکھا ہے اس کا حقدار بن جاتا ہے ، ہم الشرے وُما کرتے ہیں کدان اوصاف عمیدہ پرعمل کی توفیق ارزانی کرے، اورخوا ہشات نفس ہمارے ولول

مناوب إسم تعوين صلت برب كر مخلوق مين سي سي تنص پر تفوز اياز ياده كسي فسم كاكوني بار مزوليا بجر مخلوق سے اپنی تمام ضروریات اٹھا ہے ، متنقی اورعا بدحضرات کے بیے یہ کمالِ شرافت اور اعوا ب،اس فضیلت کے بعث النان امر بالمعروت اور منی عن المنکر کافریفی صح طور پر انجام و سكتاب، اوراكس مقام پرسارى فلون اس كے يا برابر بوجاتى ب، بب مومن يا مرتبه مال كرليبًا ہے توالنّد نعالیٰ اسے غنا وبقین اور اپنی ذات پر توگل السینعتیں عطا فر ما نا ہے اور اللّٰہ کسی کوخواہشاتِ نفس کی بیروی کے سبب بلند نہیں کرنا ، یہ بات لقینی ہے کہ یہ دروازہ تمام مومنوں كى عربت متقيوں كى فضيلت كا باعث اور اخلاص سے بہت نزديك ہے ، نوبي خصلت بر ہے كر برمومن مخلوق سے كسى قسم كاطمع بذر مطح، اور جوجزين مخلوق كے ياكس بيں ان كى تمنّا و أرزو نزكرے ، بلات بریم تعام بہت بڑے اعزاز ، استغنا ، با دشاہی ، یقین كامل اور توكل عظیم كا مامل ہے اور پرزہر کے دروازوں میں سے اللہ پڑا عما در کھنے کا ایک بڑا دروازہ ہے جہاں يربيزگاري اوركال عباوت نصيب بوتى ہے اوريدا لندوالوں كى نشانى ہے، وسوين خصلت تواصع ہے تواصع ہی سے ما بد کامحل بلند اور مرتبر بڑھا پاما تا ہے اور الشر تعالیٰ اور مخلوق کے یا ساسے وہ ت اور رفعت نصیب ہوتی ہے ، اور دنیا و اُخرت کی ہر وہ ہے جودہ کپند کرتا ہے اسے عطا کی جاتی ہے، شجر عباوات کی جڑ، شاخ اور شہنیاں تواضع ہی ہے اس کی برولت بندہ خوشی و تکلیف بیں راصنی رہنے والوں کا مرتبہ حاصل کرنا ہے ، اور تواضع ہی کمال تقولی ہے اور تواضع بہے کر بندہ حبی تحص سے ملے اسے اپنے آپ سے بتر سمجھ اوربر سوچ کہ فکن ہے بیتنخص الندکے ہاں مقام ومرتبے میں مجھُ سے زیا وہ بلند ہو، بوشخص اسے ملتا ہے اگر وُہ عربیں اس سے بڑا ہے تو مجھ کراس نے مجدسے پہلے اللہ کی عبادت کی ہے اگروہ عالم ہے توسک كراس وه بيزعطا بونى ب جومجے نئيں ملى ، اس نے در چرز عاصل كى ب جس سے ميں وروم الرن و ووجزها تا معرمين نهين جانيا ، طرة يركروه عالم إعلى ب، اوراكروه جابل ب تو اس بات کاخیال کرے کر اکس نے جمالت اور نا دانی کی بنا پر اللہ کی نا فرمانی کی ہے، مل میں توعلم کے ہوتے ہوئے جان اُو بھر کا کنا ہوں کا ان کاب کردا ہوں، اور مجھے معلوم بنیں کرہم دونوں میں سے کس کا خانمر کیا ہوگا؟ اور اگرؤہ کا فرہے تو کے کہ میں بنیں جانیا شابدیہ مسلما ن ہوجائے

اد نبک اعمال پر انسس کاخاتمه موادر مکن ہے کہ میں کافر ہوجا وُں اور میراخاتمہ بالخیر نهو (معا ذاللہ) يروروازه شفقت اوراپنے نفس پرخون کا ہے ، مناسب ہے کراکس پر مدا ومت کی جائے ، اور میں وُہ اُنٹری چیز ہے جو بندوں پر باتی رہے گی، جب بندہ الس مقام پر بینے بائے گاتر الله تعالى اسے برتسم كى أفتوں سے معنوظ ركھے كا، اور بندہ بار كاوالو بہت كى صحبت نشيني كا خرب ماصل كركے مقبول ومنظور بارگاه بوجائے كا اور را ندم بارگاه ستبطان مرود كا وشمن بن بائے گا، بردر دعت ہے اوراسی کے ساتھ کبر کا دروازہ بند ہوجائے گا، خود لیےندی کی رسیاں کشیائیں گی اور دین کے علاوہ دنیا و استرت میں نفس سے برقسم کا عزور اور نخوت تكل عبائے گى ، يرجا ن عبا دت ہے زاہرول كى فضيلت اور عابدين كى علامت ہے ، كوئى دورك بیزانس سے بہتر نہیں ، اس کے ساتھ ہی انسان جہان دنیا کی بے فائدہ اور فصول باتوں احتناب كرك، اس كے بغيراس كاكوئى على كتل نبيس ہوگا، برعل الس كے ول سے كينہ وكراور برنسم کے افراط کو تکال دیتا ہے اور ایس کی زبان اور ارادہ ظا ہروباطن میں متحد ہوجاتے ہیں نصیت کے معاملے میں مخلوق اس کے بلے برابر ہوجاتی ہے ، وہ کسی شخص کو نامعقول طرق پر نصیحت کرا ہے اور نکسی کے فعل پڑھسلمت کے خلاف سرزنش کرنا ہے، اگراس کے سلمنے کسی کی بُرا ئی بیان کی جائے تووہ رنجیدہ نیا طربہوتا ہے ، نیرمعقول طریقے سےنصبیت کسی کی بڑائی ادر کبرونوروہ باتیں ہیں، جرعا بدوں کے لیے آفت اور زاہروں کے لیے باعث ہلا ہیں مگریہ کو اللہ تعالیٰ اپنی رحمتِ کا طریعے کسی کے قلب وزبان کو بخیالے!

### (۹۷) آخری محمت آمیز تصیقیں

مرض وصال میں آئے صاحبراف شیخ عبدانوں قدس سرؤ نے مرض کی میرے آقا اِ مجھے الیں وصیت کیجئے جس پرآپ کے بعد میں عمل کروں گا ، آپ نے وایا : اللہ کے جس پرآپ کے بعد میں عمل کروں گا ، آپ نے وایا : اللہ کے سواکسی کا خوت کرواور نہ کسی سے اپنی کوئی امید والبتہ رکھوا اینے تمام اموراسی کوسونپ دو اِ اللہ کے سواکسی پر مجروسہ مزکر و ، این تمام حاجیں اسی سے طلب کر و اِ اور ذات باری کے ملا وہ

کسی برکال اعتماد شرکرو! توجید کی مفاطت کرو! توجید تفق علیم مسله ہے " اس کے بعداک نے فرمایا :

م حب ول الله تعالى كسات صبح تعلق قائم كرليبًا ب، تواس سے كوئى في خالى اور عُبا نبيس بوتى "

بھراک نے فرمایا: "بی مغزبے پوست ہوں " بھرآپ نے اپنی اولادسے ارشاد فرمایا:

" مجھے پرے بہ طب جاؤ! ظامر نویں نمہارے ساتھ بُوں لیکن باطن میں کسی دُوسرے کی افوائش رحمت میں ہوں ۔"

اكس كے بعدارشا و ہوا:

" تمهار سے علاوہ میرے پاس کچھ اور لوگ آئے ہیں، انہیں جگہ دو! اور ان کا اوب کرو! اس جگہ بڑی رحمت ہے، ان پر جگہ نگ نر کرو!"

اس كے بعدائي وعليكم السلام و رحمند الله وبركات فاعفى الله لى ولكدو تاب الله على وعليكم الله على وعليكم الله عبد اور وعليكم الله غيره وقد عين (تم يرالله كى سلامتى اور همت وبركت نازل بو، اور الله بهارى تمهارى مغفرت فرمائ اورمنوج سو، بسم الله بلا رضت كي بموع أسل كا برُدا الله بار ورود كرتے دہے!

(۸۰) وصال مبارک

يعرفوايا:

" مجھے کسی شے، فرشتے اور مک الموت کا نوف نہیں! اے مک الموت! " بیے سواجس نے بیں دوست بنایا ، اکس نے بیں عطا کیا!"

اس کے بعد آپ نے بلند آواز سے ایک نعو نگایا ، بداس ون کا واقعہ ہے جس کی شام کو آپنے وصال فرمایا، بہیں آپ کے صاحبز اوگاں شیخ عبد الرزائ اور شیخ موسی نے تبایا کد آپ اپنے وونوں یا حقوں کو اٹھانے اور وراز فرماتے متھے اور فرماتے تھے ؛ وعلیہ کو السلام ورحست اللّه و دیکا تنه تو برکرو اور صف (اصفیا) میں واضل ہوجائی، اب میں تمہاری طرف آتا بون اور فرائے تھے: تھرو اِانس کے بعد کپ پروصال کے آثار نمودار ہونا شروع ہو گئے۔ اس کے بعد کیے نے اس کے بعد کیے نے

ومرسداورتهارسداورتمام مخلوق كردميان زبين وأسمان كافرق ب مجھ كسى رِقياس كرواور ندكسى كومجو بر"

آپ کے صاحراً و کے عبدالعزیر یُٹے آپ سے درو و تکلیف کا عال پُرچھا، آپ نے فرمایا: "مجھسے کوئی شخص کچھ نہ پُرچھے میں علم اللی میں ایک حال سے دوسرے عال کی طرف پٹماجا رہا مُہوں!"

رادی کا بیان ہے کراکس کے بعد آپ کے صاحبزاد سے شیخ عبدالعزیز گئے آپ سے موض کے متعلق سوال کیا ، آپ نے فرما یا جنات ، انسانوں اور فرت توں بیں سے کوئی میرا مرض با نتا ہے اور نسمجتا ہے اللہ کے کم سے اللہ کا علم نہیں بدلتا ، محکم تبدیل ہوتا ہے علم تبدیل نہیں ہوتا ، یمحوا اللہ ما یشاء و یثبت وعند لا امرالکتاب ولا نیسٹ کل عتا یفعل دھم بیسٹ لون کو اللہ وچا ہے مٹا تا اور ثابت کر ناہے اور اصل کھا نہوا اسی کے باکس ہے ) صفات کے بارے میں جس طرح تبایا گیا ہے وہ جاری ہوکرد ہیں گی۔

آپ کے صاحبزادے عبدالجبار "فرریافت کیا کھم کے کون سے حضی میں زیادہ تلیف محسوس ہوتی ہے ؛ فرمایا ؛ میرے ول کے بغیر جواللہ کے ساتھ شاغل ہے ، سب اعضا مجھے "کلیف دے رہے ہیں " اس کے بعدوصال بہت قریب آگیا۔

اس وقت أب بدالفاظ وُبرارب تحے:

استعنت بلا الله الا الله سبحان فوتعالى والمحى الذى لا بخشى الفوت سبحان من تعزّز بالقدرة وقهر العباد بالموت لا الله الا الله محسمة دوسول الله -

ك الرعد: ٢٩

www.maktabah.org

ربین لاالله الاالله کے ساتھ اس وات سرمدی سے مدویا ہتا ہوں جھے موت کاکوئی خوف نہیں ، پاک ہے ور وات جوابینی تدرت کے ساتھ فالب ہے اور جس نے بندوں کوموت سے مغلوب کرر کھا ہے لا الله الا الله محسمد سرسول الله )

سمیں آپ سے صاحزا دی نتیج موسی نے تبایا کہ وصال کے وقت آپ کی زبان مبارک لفظ تعق ذکا صحیح لمفظ اوا نہیں کرسکتی تھی، آپ بار بارید لفظ اوا کرنے کی کوشش کرنے گے بالا خواسے اوا فرا لیا، البقہ ذراکھینچ کراور لمباکر کے زبان مبارک سے اس لفظ کا صحیح تلفظ فوایا میٹھ ، الله کے بعد آواز نرم ہوگئی اور زبان مبارک تا لوسے بل گئی اور پرشہ باز قدس اپنی منزل کی طرف پرواز کر گیا می رضوان الشرطید ۔ اللہ تعالیٰ ہمیں آپ کی برکا سے مستفید ہونے کی توفیق ارزا نی کرے ۔

ترجمه فتم بكوا

كتب بمترشريب كل

#### مطبوعات تصوّف فاؤندين

# شعبة في محمق الدّين ابن عربي رمواللي

فصوص الحکم تصنیف لَطِیف: شیخ البرمی الدین ابن عربی فصوص الحکم تصنیف لَطِیف: شیخ البرمی الدین ابن عربی می تنظیم الله الحکم تنظیم و حواشی: محمد برکت الله لکمنوی ضخامت ۲۵۰ رصفیات ، قیمت مجلد در ۱۵۰ روید

التَنْبِيْة الطَرَيْ فِيْ تَنْزِيْة إِبْن العَرَبِيْ فَصُوصُ الْحَرَبِيْ خَصُوصُ الْحِيكَةُ مَا فَصُوصُ الْحِيكَةُ فَعُامِت ، تَمْت عبد - / ١٥٠ رمنوات ، تَمْت عبد - / ١٥٠ روب

تصوف فاؤندين

لائبرري وتحقيق وتصنيف مليف وترجمه و مطبوعات التبرري وتحقيق وتصنيف تاده لاجور بايستان

واحِدُقْتِم كار: المعارف ٥ كَلْنِج بُشُنُ رُودُ ٥ لا بهور

#### مطبؤعات تصوت فاؤندين

# كلايك كتت صوف كي تندارد وراجم

(٢٠٢ - ٢٠٩) مرجم : عدَّق الرحن عمَّاني قمت مجلد اروك مصف : ابن علاج و وطواسين (م - ١٥٠١م ترجم : سيدامرر بخارى قیمت مجلد ۔/۰۰۳ردیے مُعتَف : الونفرسراج و كتاب اللمع (م - ١٥٥ م) رج: وْالْرْجِرْدُونْ قيمت عدر/٢٥١ اردوي مصنف: امام الوي كالمازي 0,40 (۲۰۰ - ۲۰۰۵) سرم: سين زفاروق القادري قيمت علد-/٠٠٠/دي مدنف تدعل جوري تيت جلد /١٠٠/رك (٢٩٧ - ٢٩١) مرتم: ماذِط تُدَانسل فقرة مُستَف: خواجر عدالتدانساري ن تعدمیدان فتوح الغيب معتف؛ فوالأهم بالقادر بالأن (٢٠١ - ١٧٥٥) مرم: سيد محمد فارق القادري قیت محلد / ۵۵ , دایے قمت محدر 40/ ردي O أداب المريدين مُصنف: ضيالدين مهروروي (و٥٩ - ١٩٥٣) منتها؛ مُحدَّ عبدالباسط (۲۰ - ۱۲۸ مرجم: مولوی محد نصل خال قمت مجلد الروس ن فتوهات مكتبه منه شخ اكبرابن عراية (۲۰۱ - ۲۹۲۸) مرجم: بركت الله فريكي محلي" تيت محلد / ٥١رويه مُصنف، شيخ اكبراين عرفي مع نصوص الحكم قیت محلد /۱۲۵ روید مُصنّف: بهاءالدين زكريالمناني و (٥٩٧ - ١٧١٥) مرج: واكثر محرّم الصديق 0 الادراد تمت محلد المماردي مُصنّف: مولاناعبدار تمن عامي ( ( ١٨٥ - ١٩٩٨ مرتم: سيديف الحسن يضي E140 قيت مجلد /١٥٠ ردي انفار العافين مُسنف، تناه ولى المدوموي (١١٢١ – ١١١١٥) مرجم سيد محدّ فارق القادى قیت علد /۵۵ راسی الطاف القدس مُسنف: شاه ولى الله دموي (١١١١ - ١١١٨٥) مرم: بيدمجة فارق القادرى تيت مجلد ير١٥٠ ردي O رسائل تصوف نفن ، شاه ولي الله دبلوي ( ۱۱۱۲ - ۱۱۷۱ مرم: سيد مخذفاروق القادري تيت علد/١٥٠ رديد مرأت العائقين مسنف: تركة معدنغاني (١٢٥١-١٢٢١ه) مرتم، غلام نظام لدّي ولئي

اہم کُتب تصوّف أور تذکرے

| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| و كَتْفُ الْجِوبِ فَارَى (نَعْوَتْهُرَانَ) مُعَنَف بشيخ على بي عَمَّانَ جَرِينٌ تَسِمَ دِعْنِيهِ على قيم تعبد به معاد به ما ردب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <ul> <li>کشفٹ المجوب انگرزی (نسخة لاہور) مستف بشیخ على بن عمان مجوری مترم، آرائے لکس تیمت مجلد برهمار رویے</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥ تفوّف اسلام مؤلف: عبدالمابد دريا بادئ وي تيت مجلد ١٠٠٠ روني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥ ارمغان ابن عربي منت علام المالي المنافقة الشرف على تفافئ من عبد ١٥٠/ دويه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥ أنمية تصوّف من منت عبد المحارث في المحتود المحتود المحتار المرتبي منت المحتار المحتا |
| ٥ وعوت ارواح م نستن، محمد ارشدة ادرى م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥ شَمَالِ رمولُ (اردوزرمه) نستند، شيخ يرسف بن اسماعيل نبهاني مرتم : محدّ ميال صديقي قيمت مجلد ر٥٠ روني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ن بيماري أوراك كاروحاني علاج منتف: واكثر ميدولي الذين قيت مجلد ١٠٠٠ ، ديله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| نستف: إسرار الحينة الأربية فاضلبه منت المرار الحينة الأرى فاضلى تيمت مجلد ير١٥١رون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| نيرت فخرالعًا رفين تروه: شاه محترعيد الحي عالكائ مؤلف: سيد سكندرشاه نيمت مجلد ير٢٥٠ ردي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| و براغ ابوالعلائي منزكره وموني محد وفي وصرت أمقيات الله مناه من بيا تيت مجلد ١٥٥، وب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ن حديقية الاولياء مفتف بمفتى غلام مرورالا بورى واشي فحد اقبال مجددي تيت مجلد كرده اردي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| و اجوال و آثار حضرت بها ولدين وكرياً طنافي في في منت جميد الله شاه الله تيت مجلد يره ١ ردني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ن اخص الخواص _ تذكره جِفْرت نِصْلِ شاه قطب عالم جِنالهٔ علي مِستَف: نوازروماني تيمت مجلد ١٢٥/١ رديه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ن فاصلى الوارالي معظم الموات بصرت فصل شاه قطب عالم والشعير رب وافظاندرالاسلام تبت مجلد مرورا ري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| اشر : تصِوَّف فاؤن لليشن والمراي الله المراد المعامف يني شرور الهوايان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |



